

# Saloman Maiman.

Die merkwürdigen Schicksale

unb

die wissenschaftliche Bedeutung eines jüdischen Denkers

aus ber Kantischen Schule

nad.

Dr. 3. 5. 28itte

Docenien ber Philosophie an ber Universität Bom

Berlin.

Verlag von H. Medlenburg.

1876.

### Muewaet.

Die hier bargebotene Schrift ist weitere Ausführung und Umgestaltung eines Vortrages, den ich vor einigen Monaten in einer wissenschaftlichen Gesellschaft gehalten habe. Derselbe wurde in diesem Kreise, nämlich im "historischen Bereine zu Bonn," der aus Universitätszehrern der historischen und der sogenannten Geisteswissenschaften sowie aus anderen in diesen Gebieten bewanderten Männern besteht, mit Interesse und von einigen Mitgliedern mit laut ausgesprochenem Beisalle ausgenommen. Ich gebe mich daher der Erwartung hin, daß der Inhalt dieser Beröffentlichung auch in weiteren Kreisen Theilnahme sinden werde.

Salomon Maimon, von dem hier nicht zum ersten Male ausführlich gehandelt wird, ift zwar von Joh. Eb. Erdmann (in bem "Grundriß ber Geschichte ber Philosophie" Bb. 2. und in dem § 21 "ber Entwicklung ber beutschen Spekulation seit Kant,") und sogar von biesem seitens zeit= genössischer Gelehrten zu allererst, sodann von Kuno Fischer (in dem 5. Bd. der "Geschichte der neueren Philosophie") und von Ed. Zeller (in der "Geschichte der deutschen Philosophie") mit Nachbruck als eine bedeutende Persönlichkeit bezeichnet worden. — Leben und Lehre des Mannes sind in einem der Absicht jener Darstellungen entsprechenden Umfange berührt, die Lehre sogar auch meist in einer dem Werthe der Sache angemessenen Breite entwickelt worden. Letteres gilt aber inicht von dem Leben. Dies ist bis in die Einzelheiten höchst beachtenswerth und konnte beshalb in jenen Gesammtdarstellungen der Philosophie, die vornehmlich dem Lehrinhalte bienen, nicht in genügender Vollständigkeit vorgeführt werden. Bielleicht erschien es auch nicht so nöthig, weil Maimons Selbstbiographie vorliegt.

Dieselbe ist jedoch bereits ziemlich selten, jedenfalls seltener, als sie es zu sein verdient. Ueberdies wird in ihr die Schilderung des an sich sessellenden Lebensganges von weitläufigen Betrachtungen über religiöse, ethische und erkenntnistheorethische Gegenstände derartig unterbrochen, daß

59/358x8

Stadt- u. Univ.- Bibl. Frankfurt/Main für den Leser der Faden der Darstellung der inneren und äußeren Entwicklung verloren geht. Diesem Mangel hoffe ich theils durch Aenderung der Anordnung theils durch Beschränkung des Stoffes der Selbstbiographie abgeholfen zu haben.

Maimon führt nirgend Daten und Jahreszahlen an; ich habe dieselben, wo es von Wichtigkeit erschien, den Andeutungen desselben gemäß durch Vergleichung der erwähnten literarischen und geschichtlichen Ereignisse zu bestimmen gesucht. Nur in Bezug auf das Gedurtsjahr habe ich bei Fortlage in der "Genetischen Geschichte der Philosophie seit Kant" eine Abweichung der Verechnung um ein Jahr gefunden. Er giebt aber keine Gründe an, während die meinigen ersichtlich sein werden und mein Erzgehniß mit Erdmann und Fischer übereinstimmt.

Ueber den Grasen Kalkreuth, bei dem Maimon, wie ich in einer über die Selbstbiographie hinausgehenden Bemerkung hinzusüge, endlich eine Zuskuchtsstätte sand, weiß ich des Näheren nur dies, daß er ein eifriger Anhänger Fichte's war. Er gehört zu der Schule desselben im engsten Sinne, wie dies zwei mir bekannte, von ihm versaßte Schriften: "Die Legitimität" und "Was ist Wahrheit?" bezeugen.

Während von den oben angeführten Gelehrten ausführlich genug auf den Inhalt von Maimon's Lehre eingegangen worden ist, haben sie die Bedeutung derselben doch noch nicht genug und zum Theil von etwas einseitigem Standpunkte hervorgehoben. Ich benutze daher diese Gelegenheit zugleich, dieselbe in meinem Sinne anzugeden. Ich habe dies, wie ich hoffe, in einer Art gethan, die jedem irgendwie allgemein Gebildeten verständlich sein wird und, falls das Leben Maimon's interessirt haben sollte, auch dem größeren Publikum, auf welches diese Schrift Rücksicht nimmt, als eine Ergänzung zur Kenntniß seiner Persönlichkeit willsommen sein dürste. Dabei din ich bemüht gewesen, trotz der gemeinverständlichen Form in diesem Abschnitte einige wissenschaftlich bedeutsame Punkte in neuer Weise zu beseuchten.

Noch einen Junkt nuß ich hier erwähnen. Es sind mir gegenüber bald nach Haltung jenes Vortrages Acuferungen gethan worden, denen zusolge in gewissen jüdischen Sphären über Maimon eine diesem ungünstige Tradition zu bestehen scheint. — Selbst bei weiteren Erkundigungen in ähnlichen Kreisen habe ich nichts Begründetes dafür anführen hören; auch von jener Seite, die sich zuerst und aus eigenem Antriebe so vernehmen ließ, ift auf ben Gegenstand nicht wieder zurückgekommen worben. Das Leben Maimon's macht jedoch, gerade soweit es in ber Selbstbiographie enthalten ift, eine mißgunftige Ueberlieferung in engherzig jubischen Kreisen nur allzu begreiflich. Andrerseits wird dasselbe dem Leser eben so sehr wie mir die Ehrenhaftigkeit des vielgeprüften Denkers verbürgen. Die gleiche Bürgschaft enthalten für mich brei umfangreiche Bände seiner fleißigen, tiefsinnigen und vielseitigen Schriften, beren Ton freilich im Briefwechsel mit K. L. Reinhold oft etwas beißend, aber auch dann noch stets anständig ist und beren sachlicher Inhalt gerade hier die geistige und sittliche Neberlegenheit Maimon's über jenen beweist. Vor allem aber giebt folche Bürgschaft die Freundschaft, welche Karl Ph. Morit und ber edle Graf Kalkreuth für unseren Philosophen hegten, für einen Philosophen, vor bessen Geist Fichte "eine grenzenlose Hochachtung" zu haben bekannte und auf dessen Bebeutung als der Erste unter den Lebenden hingewiesen zu haben sich Erdmann nicht nehmen lassen will. (Bal. besselben "Grundrig" Bo. 2. § 308, No. 6 am Ende auf S. 406 ber 2. Aufl.)

Vielleicht dient diese Veröffentlichung also auch dazu, entweder under rechtigte Vorurtheile in gewissen Kreisen zu zerstören oder begründete absweichende Ansichten über Maimon aus dem Dunkel an's Licht zu ziehen.

— Doch habe ich die Ueberzeugung, daß nur das Erstere der Fall sein wird.

Im Uebrigen bin ich mir sehr wohl bewußt, daß das eigentliche Interesse an dieser Schrift nicht in dem liegt, was meinerseits für den mir dargebotenen, von mir also nur ausgenommenen, Stoff geschehen ist, sondern in letzterem selber, und ich kann nichts mehr wünschen, als daß für eben diesen die ganze Theilnahme des Lesers zu gewinnen mir gelungen sein möge.

Berlin, im Spätsommer 1876.

\* .

#### I. Ginleitung.

In der Geschichte der Kantischen Philosophie, dieser die Gegenwart mehr als je mit Recht beherrschenden Lehre, nimmt eine der hervorzragendsten Stellungen Salomon Maimon ein, ein merkwürdiger jüdischer Denker, mit dessen Leben sich nachfolgende Schrift in erster Linie beschäftigen wird und über dessen wissenschaftliche Bedeutung alsdann eine kurze Nachricht hinzugefügt werden soll.

Das Leben bes Mannes ist nämlich in mancher Hinsicht bedeutsamer und noch bei Weitem der Beachtung werther als seine Werke, obschon auch letztere durchaus noch nicht genugsam gewürdigt sind.

Zwar werben wir in Maimon keinen Tugendhelben kennen lernen, ja es durchziehen sein gesammtes Wirken von frühester Zeit bis in bie letten Jahre seiner irdischen Laufbahn Charafter-Mängel, die uns bisweilen geradezu von der Persönlichkeit bieses Denkers abstoßen. Und boch zeigt sich auch etwas ethisch Hervorragendes in dem gesammten Wirken besselben, welches lettere freilich nach dem Angebenteten ein überwiegend psychologisches Interesse hat. Das Sthische aber besteht barin, daß bies Leben uns ein gewaltiges Emporringen eines ftarken Beiftes zeigt aus ben zerrüttetsten und troftlosesten Verhältnissen zu einem Standpunkte, von dem aus berselbe, in voller Klarheit über seine traurige Vergangenheit, auf sie zurückschaut und sie in seiner Selbstbiographie\*) mit treffendem und befreitem Blicke uns vor Augen führt. Ja, dies Leben, bem gemäß Maimon ein Geift ersten Ranges ist, erhöht zugleich bas In= tereffe für bie Schriften besselben, die vielleicht eine Bebeutung von solchen, beren Gebanken mahrhaft epochemachende Wirkung haben, erlangt haben würde, wenn ihr Verfasser auf ihren Inhalt besonders hinsichtlich der Darstellungsweise berselben die geistige Kraft hätte verwenden können,

<sup>\*)</sup> Salonton Maimon's Lebensgeschichte. Bon ihm selbst geschrieben und herunsgegeben von R. P. Morik. In 2 Theilen. Berl. 1792 bei Fr. Bieweg bem Aeltern,

mit der er den Stürmen des Lebens unablässig Trotz zu bieten veranlaßt war. Selbst so sind aber die Schriften des Mannes, wenn sie auch nicht die Art von solchen ersten Ranges behaupten können, doch unter denen zweiter Gattung wenigstens ihrem Inhalte nach von hervorragendster Bedeutung.

Allein nicht nur jenes psychologische Interesse, sondern auch ein zweisaches historisches barf Maimon's Leben in Anspruch nehmen. Wenigstens in ber Beise, wie ber Selbstbiograph es uns bargestellt bat. eröffnet es uns einmal einen tiefen Einblick in die socialen Zustände Polens in der Zeit unmittelbar vor dessen erster Theilung und sodann in die Sigenart jübischer Gelehrsamkeit, wie fie in talmubistischem und kabbaliftischem Wesen sich kund giebt. Von letteren Punkten werde ich jedoch hier ganz absehen sowohl weil wir in dieser Beziehung auf mannig= faltige Beise jest durch andere noch besser belehrt sind und das Vorurtheil gegen bie Juden nicht annähernd mehr bem bes vorigen Jahrhunderts vergleichbar ist, als auch weil solche Betrachtungen uns von den Schicksalen Maimons zu weit ablenken würden. Immerhin gebührt diesem wegen seiner Selbstbiographie das Berdienst, als einer der ersten offenherzig und eingehend für das Verständniß weiter Kreise die Verhältnisse seiner Glaubensgenossen in ihren Vorzügen und Nachtheilen urkundlich getreu bargeftellt zu haben. Die Rücksichtnahme auf die polnischen Zustände läßt sich jedoch zum Theil nicht von der Jugendgeschichte lostofen.

#### II. Das Leben.

#### 1. Die Eltern.

Salomon Maimon ist 1754 in polnisch Litthauen geboren. Dort hatte sein Großvater im Gebiete des Fürsten Nadziwil nahe bei der Stadt Mirz einige Güter in einer Art von Erbpacht. Bon den Zuständen, die damals und noch gegen Ende des vorigen Jahrhunderts in jener Gegend herrschten, macht Maimon eine Schilderung, aus der ich was er über die Juden, denen er entstammte, sagt, mittheilen will.

"Die Einwohner von Polen" — so beginnt er seine Lebensbeschreisbung — "können füglich in folgende sechs Klassen oder Stände eingetheilt werden: hoher Abel, niedrer Abel, Halbadliche, Bürger, Bauern und Juden."

Die letztere Klasse, der Maimon entstammte, geht uns allein hier näher an; von ihren Mitgliedern berichtet er: "diese treiben Handel, sind Prosessionisten und Handwerker, Bäcker, Brauer, Bier,= Branntwein= und Meth=Schenker u. del." Das gilt jedoch nur von dem Gros dieses Stan= des, das Genauere über denselben ist vielmehr in folgender Schilderung enthalten.

"Die Juden können (wiederum) in drei Klassen eingetheilt werden, nehmlich in arbeitsame Ungelehrte, in Gelehrte, die von ihrer Gelehrsamkeit Profession machen, und in diesenigen, die sich bloß der Gelehrsamkeit widmen, ohne sich mit irgend einem Erwerdsmittel abzugeben, sondern von der arbeitsamen Klasse erhalten werden. Aus der zweiten Klasse sind die Oberradiner, Prediger, Richter, Schulmeister u. dgl. Die dritte Klasse besteht aus denjenigen Gelehrten, die wegen ihrer vorzüglichen Talente und Gelehrsamkeit, die Ausmerksamkeit der Ungelehrten auf sich ziehn, von diesen in ihre Häuser genommen, mit ihren Töchtern verheizrathet, und einige Jahre auf eigne Unkosten mit Frau und Kindern unterhalten werden. Nacher aber muß diese Frau die Ernährung ihres

heiligen Müssiggängers und ihrer Kinder (die gemeiniglich bei dieser Klasse sehr zahlreich sind) auf sich nehmen, worauf sie sich, wie billig, sehr viel einbildet."

Nirgends ist — nach Maimons Urtheil — Neligionsfreiheit und Neligionshaß in solchem Grade anzutressen wie in Polen. Dieser scheinbare Widerspruch hebe sich durch die Betrachtung, daß die in Polen den Juden zugestandene Neligions= und bürgerliche Freiheit, nicht aus Achtung für die allgemeinen Nechte der Menscheit entspringt, sowie auf der andern Seite "der Neligionshaß . . . keineswegs die Wirkung einer weisen Politik ist, . . . . . sondern beide Folgen der in diesem Lande herrschenden politischen Unwissenheit und Trägheit sind. Da nehmlich die Juden bei allen ihren Mängeln, dennoch in diesem Lande beinahe die einzigen brauchbaren Menschen sind, so sah sich zwar die polnische Nation gezwungen zur Befriedigung ihrer eigenen Bedürfnisse ihnen alle mögliche Freiheiten zu bewilligen, doch nußte auch ihre moralische Unwissenheit und Trägheit auf der andern Seite nothwendig Neligionshaß und Verfolgung hervorbringen."

Maimons Großvater, Heimann Joseph, gehörte bennach zur ersten Juden-Klasse, den arbeitsamen Ungelehrten. Von den radziwilschen Dörfern, die er in Erbpacht hatte, wählte er das am Riemen mit Namen Sukowiburg zum Sige.

Wie überall im Lande so waren auch hier die Zustände moralisch, politisch und ökonomisch in völliger Auslösung und Verderbniß begriffen; zumal von geordneten Rechtsverhältnissen war keine Spur.

So waren die Gebäude, die zu des Großvaters Pacht gehörten, "vor Alter verfallen. . . . . Dem Pachtcontracte zufolge sollte der Gutsherr alles ausdessern und in brauchdaren Stand setzen zu lassen. Dieser hielt sich aber, wie alle Polnische Magnaten, beständig in Warschau auf, konnte also auf die Verbesseruug seiner Güter keine Aufmerksamkeit verwenden." Die Verwalter aber hatten nur ihren eigenen Vortheil im Auge und "drückten die Unterthanen durch allerlei Erpressungen." Nun hatte senes Gut gerade eine große Passage "und da die Brücken in schlechtem Justande waren, so geschah es nicht selten, daß diese (Brücken), gerade wenn ein polnischer Herr mit seinem reichen Gesolge sie passurte, brachen. . . . . Man ließ alsdann den armen Pächter holen, legte ihn neben die Brücke, und karbatschte ihn so lange, dis man glaubte sich genug gerächt zu haben."

Um solchem Schicksale zu entgehen hatte ber Großvater Joseph Heimann eigens einen von seinen Leuten als Wachtposten an der Brücke aufgestellt. Dieser mußte einen etwaigen Unfall eiligst melden, damit

Familie Maimon sich noch zeitig genug in's nächste Gebüsch retten konnte. Alle hatten sich in Folge solcher vorsichtigen Postenmelbung einst gestlüchtet, nur unseres Maimon Bater, der davon nichts wußte und hinter'm Osen spielte, blieb allein zurück. Er wurde vom ergrimmten und Nache suchenden Herrn dort allein bei Durchsuchung des Hauses gesunden und gestragt, ob er Branntwein trinken wolle. Dem sich Weigernden schrie jener entgegen: "Wenn du nicht Branntwein trinken willst, so sollst du Wasser trinken." Er ließ auch sogleich einen vollen Eimer Wasser holen, und zwang meinen Vater — so erzählte Maimon — mit Peitschenschlägen ihn ganz auszutrinken."

٠,

Noch ähnliche Vorfälle werben erzählt, die alle in gleicher Weise die Rohheit und Verkommenheit des unglücklichen Landes kennzeichnen.

Der jährliche Ertrag ber Pacht wäre, zumal bei der einfachen Lebens= weise des Großvaters, nach des Enkels Meinung nicht nur zum eigenen Bedürfniß der Familie hinlänglich gewesen sondern auch zum Brauen und Branntweinbrennen. Allein die zu große Gaftfreiheit und der Umsstand, daß bei ungemeiner Dekonomie in kleinen Sachen die von größerer Wichtigkeit vernachlässigt wurden, brachte dem Hauswesen vielen Schaden. Wachs- oder Talglichter zu brennen galt für Verschwendung; die deren Stelle vertretenden Kienstreisen, deren eines Ende in die Rigen der Wand gesteckt und das andere angezündet wurde, veranlaßten indeß nicht selten Feuersbrünste.

"Die Scheunen hatten keine orbentlichen Schlöffer, sonbern wurden blos mit hölzernen Riegeln verschloffen." . . .

"Die Kühe kamen sehr häufig mit leeren Eutern von der Weide. Nach dem dort herrschenden Aberglauben sagte man in solchen Fällen: die Milch sei ihnen durch Zauberei benommen worden; ein Uebel, wogegen man nichts thun zu können meinte."

So war benn ber Großvater ber "ärmste reiche Mann von der Welt." Derselbe wurde jedoch noch von größeren Unglücksfällen heimgesucht. Mit dem russischen Geistlichen, der mit seinen Pfarrfindern sich im Wirthstause des Großvaters bezechte und nie bezahlte, ging letzteren doch die Geduld aus und er wollte ihm nichts mehr auf Borg geben. Das sollte er schwer büßen. Mitten in einer Nacht ließ derselbe durch einen mit Heimann auch sonst sein Geschäft treibenden Viberhändler einen Sack in dessen Wohnung verhandeln, den dieser als einen mit Fellen annahm. Als er sich kaum wieder hingelegt hatte, wurde er von dem Geistlichen mit einigen Bauern herausgeklopft, die das Haus durchsuchten und im Sack einen Leichnam fanden. Dem Großvater wurden sofort

bie Hände gebunden und die Füße in Klöhe geschlagen, und berselbe ward alsdann nach der Stadt Mirz geführt und dem Kriminalrichter übergeben. Der in Ketten Geschmiedete und in finsteres Gefängniß Geworsene bestand auf seiner Unschuld. Er verlangte das Verhören des Viberfängers. Der war zuerst nicht zu sinden; drei mal wurde Joseph Heimann vom ungeduldigen Richter auf die Tortur gebracht, dis endlich jener Händler zur Stelle war und alles leugnete. Indeß die Tortur=probe hielt dieser nicht aus und gestand alles.

"Der Kerl wurde nun ausgepeitscht — erzählt Maimon — und mein Großvater in Freiheit geseht, der Pope aber blieb Pope." Die Aussage des Biberfängers lautete nämlich: Jenen todten Körper habe er vor einiger Zeit im Wasser gefunden, und nach dem Pfarrer zum Begraben bringen wollen. Der Pfarrer aber habe gesagt: "mit dem Begraben hat es noch Zeit. Du weißt, daß die Juden verstockt und daher in alle Sinigkeit verdammt sind. . . . noch dis jeht suchen sie christlich Blut. . . . . Sie brauchen es zu ihrem Osterkuchen. Du wirst also ein verdienstlich Werk thun, wenn du diesen todten Körper dem verdammten Juden von Pächter ins Haus praktiziren kannst."

Dennoch lebte unseres Maimon Großvater viele Jahre hindurch in bem Wohnorte seiner Vorsahren, und diese Pacht war dadurch gleichsam Familien-Sigenthum geworden. Vermöge eines jüdischen Ritualgesetz näm-lich, der Chasach, das heißt: Recht des Sigenthums an einem Gute, wird ein solches Recht durch dreisährigen Besitz erworben. Es durste darnach kein anderer Jude solch Gut durch Srhöhung des Pachtgelbes an sich ziehen, ohne den jüdischen Kirchendann auf sich zu laden.

Deshalb wurde trotz der geschilderten wüsten Zustände und zumal bei dem reichen Ertrage der Großvater doch wohlhabend, sodaß er seine drei Töchter gut ausstattete und an tüchtige Männer vergab. Auch die beiden Söhne verheiratheten sich gleichfalls und verwalteten eine Zeit lang gemeinsam das Hauswesen des alternden und schwachen Vaters: dann aber erhielt der eine, Moses, als sie bei ihrem verschiedenen Temperament nicht länger zusammen wirthschaften mochten, ein anderes Dorf, während der Großvater unseres Maimon Vater, Namens Josua, bei sich behielt.

Er war seines Standes Gelehrter und zwar von Prosession, nämlich jüdischer Rabbiner, und den häuslichen Geschäften nicht sonderlich gewachsen. Aber eine tüchtige, lebhafte, zu allen Geschäften aufgelegte und damals noch sehr junge Frau stand ihm zur Seite. Allein auch diese Stütze konnte ihn nicht vor den Ränken des fürstlichen Verwalters schützen. Der Vater handelte nach Königsberg und hatte einst dort gekauste Waaren auf ein

Schiff bes Fürsten Radziwil geladen. Als er nun zu Hause von dem Verwalter dieselben holen wollte, leugnete dieser den Empfang. Maimons Vater zeigte nun den Schein, den er über den Empfang ausgestellt hatte; der Berwalter zerriß ihn aber und wurde durch einen Proceß, den er an Maimon verlor, so sehr erbittert, daß er auf Rache sann. Einem jüdischen Bösewicht, der die Gesetze der Chasaka mißachtend, die recht=mäßigen Pächter durch höheres Pachtzeld verdrängte, übergad er das alte Maimon'sche Gut noch vor Ende der Pachtzeit. Mitten im Winter mußte Maimons Großvater sammt der ganzen Familie den alten Wohn= ort verlassen.

•

۸.

#### 2. Salomon Maimon's Rindheit und erfter Schulunterricht.

Schon in diesem Wohnorte hatte unser Salomon Maimon vom Vater ben ersten Unterricht erhalten und war alsdam mit seinem älteren Bruder Joseph in die Judenschule nach Mirz geschickt worden. Die Schilderung von deren Beschaffenheit übersteigt wohl noch die sprichwörtlich gewordene Wüstenei einer solchen.

Vom Schulmeister Jossel heißt es: "Dieser war der Schrecken aller jungen Leute, die Geißel Gottes; er behandelte seine Untergebenen mit einer unerhörten Grausamkeit, peitschte sie um das mindeste Vergehen dis auf's Blut, riß nicht selten Ohren ab und schlug Augen aus." Die sich beschwerenden Aeltern warf er mit Steinen und dergleichen und jagte sie mit seinem Stock dis an ihre Wohnung.

"Die Schule ist — was die Näumlichkeit betrifft — eine kleine Rauchhütte und die Kinder sind theils auf Bretter theils auf bloßer Erde zerstreut. Der Lehrer im schmutzigen Hemd auf dem Tische sitzend, hält zwischen den Beinen einen Napf, worin er mit einer großen Herkleskeule Schnupstadack reibt, und zugleich sein Regiment kommandirt. Die Unterslehrer exerciren jeder in einer Ecke und beherrschen ebenso wie die Lehrer selbst ihre Untergebenen ganz despotisch. Von dem den Kindern geschickten Frühstück behalten sie den größten Theil sür sich.

Das Lesen ber hebr. Schrift wird bessen ungeachtet noch ziemlich ordentlich erlernt, hingegen Grammatik nur ex usu durch Uebersetzung der heil. Schrift. — Zum Pfingstfest von der in der Stadt verweilenden Mutter mit nach Hause genommen, war er über Besreiung von der Schule und den Anblick der schönen Natur so entzückt, daß er seinem Bruder es kühn nachthuend aus dem Wagen sprang, jedoch zwischen die

Mäber kam und dabei eine Zerquetschung des linken Beines erlitt. Das Hausmittel, wodurch dasselbe bald vollständig geheilt wurde, bestand darin, daß man einen Hund todtschlug und Maimon in dessen Leichnam den contracten Fuß wiederholt hineinsteckte.

Dies geschah, da die Familie noch in der alten Erbpacht lebte. Als sie aus angegebenem Grunde vertrieben war, irrte sie lange obdach= los umher und sand endlich in einem Dorse der Gegend ein klägliches Unterkommen und Unterhalt. Die Mutter wurde darob fast wahnsinnig und nußte nach Nowogorod zu einem Arzt gegeben werden, der sie freilich bald wieder herstellte.

Der Sohn war sogleich nach ber Niederlassung am neuen Orte von dort aus in die fünfzehn Meilen entsernte Talmudisten-Schule zu Jwenez gebracht worden. Schon während des Privat-Unterrichts hatte der Knabe Beispiele seltener Begadung und beharrlichsten Fleißes gegeben. Zwar verbot ihm der Vater, von den Vüchern im Schranke der Stude irgend eines außer dem Talmud zu lesen. Aber wenn derselbe im Hause beschäftigt war, blätterte er alle Vücher durch und da er schon ziemlich viel Hebräisch verstand, fand er an denselben mehr Behagen als am Talmud. Besonders zog ihn ein astronomisches Buch an. Ein Kind von sieden Jahren, das noch nie von den Elementen der Mathematik etwas gesehen und gehört hatte, machte er sich ohne jede Anweisung mit erstannlichstem Eiser darüber her. Er erzählt das also: S. 39:

"Da ich noch ein Kind war und die Betten in meines Vaters Hause seine Fehr rar waren, so war es mir erlaubt, mit einer alten Großmutter, (deren Bette in gedachter Studirstube stand) zu schlafen.

"Und da ich ben Tag über bloß mit dem Studium des Talmud "mich abgeben mußte und kein anderes Buch in die Hand nehmen durfte, "so bestimmte ich die Abende zu meinen aftronomischen Betrachtungen.

"Nachdem also die Großmutter zu Bette gegangen war, steckte ich "mir frisches Kienholz an, machte mich über den Schrank her und holte "mir mein geliebtes aftronomisches Buch hervor. Die Großmutter schalt "mich zwar, weil 'es der alten Frau zu kalt war, um allein im Bette "zu liegen, ich aber kehrte mich nicht daran, und setzte mein Studium so "lange fort, bis das Kienholz ausgebrannt war.

"Nachdem ich dies einige Abende getrieben hatte, kam ich endlich zu "der Vorstellung von dem Himmels-Globus und seinen zur Erklärung der "astronomischen Erscheinung erdichteten Zirkeln."

Noch weiter erzählt Maimon, wie er in die Sache tiefer eindrang, dann doch einmal von der Großmutter entbeckt wurde, die über das unheilige

-13

Studium sehr erschrak. Der Vater ersuhr es so, schalt wegen Uebertretung seines Verbotes, freute sich aber boch, daß der Sohn das ganze aftronomische Buch verstanden habe, dessen Inhalt er selbst sogar noch nicht begriff.

#### 3. Anabenalter, Calmudfindinm, Beirath.

Der so befähigte Knabe bewies sich als solcher nun auch balb in der Talmudistenschule zu Iwenez.

Das Studium des Talmud, sagt Maimon, ist das hauptsächlichste Augenmerk unser Nation dei einer gesehrten Erziehung. Dem gegensüber hätten selbst Reichthum, körperliche Vorzüge und aller Art Talente nur einen verhältnismäßigen Werth. Nichts aber gehe dei den Juden über die Würde eines guten Talmudisten. Auf alle Aemter und Ehrenstellen hat er den ersten Auspruch. In einer Versammlung steht Alles ehrerbietigst vor ihm auf, weß' Alters und Standes auch sonst er sein möge.

Sein Studium, ebenso regelmäßig wie das der Bibel betrieben, hat drei Grade. Der erste besteht in Erlernung des aus verschiedenen orientalischen Sprachen und Dialecten zusammengesetzten Joioms. Da es kein Wörterbuch giebt, wird es nur durch llebersetzen erlernt, wozu ein Lehrer anleitet.

Der zweite Grad besteht im Herausbringen des Juhalts und Auffassung des Zusammenhangs des aufgegebenen Abschnitts.

Der britte ober Disputirgrad besteht in einem ewigen Hin- und Hereren über dies Buch, ohne Zweck und Ziel. Scharssiun, Veredsamkeit und Frechheit geben dabei den Ausschlag. Es ist das eine Art talmudisstischer Skepticismus, einem zweckmäßig systematischen Studium durchaus zuwider.

Der Knabe war an den mit dem Bater verwandten Oberrabbiner in Iwenez empfohlen, wurde in Folge dessen allwöchentlich am Sabbath geprüft und zeigte sich dabei alsbald schon im britten Grade bewandert. Er machte Einwendungen, in Folge deren der Oberrabbiner frug, ob er sie auch seinem Lehrer gemacht hätte. Dies bejahte der Schüler, fügte jedoch auf weitere bezügliche Anfrage hinzu, daß der Lehrer ihm nichts zur Sache Gehöriges geantwortet und Stillschweigen geboten hätte.

Da beschloß der treffliche Nabbiner den geweckten Knaben selbst zu unterrichten und vollzog das auch nach Maimons Bericht in wahrhaft vorzüglicher Weise, sodaß der Vater sich auf's Wärmste bei dem uneigen-nützigen Wohlthäter, der das Stundengelb dem unfähigen Unterlehrer

überließ, bebankte. Nicht lange indeß währte die Freude. Noch vor einem halben Jahre starb berselbe.

Das erfuhr ber Bater unseres angehenden Philosophen und holte den Sohn nach Hause. Diese Hänslichkeit war jedoch wieder eine neue. Denn Maimons Bater war nach Mohilna, vier Meilen von Neschwitz übergessiedelt, einem neu gegründeten Städtchen im Gediete des Fürsten Nadziwil. Die Berhältnisse waren jedoch auch in der neuen Heimath immer noch sehr trübselige.

Schon in seinem elsten Jahre, erzählt er selbst, wurde in ihm die erste sinnliche Begierde zum schönen Geschlechte auf eine so heftige Weise erregt, daß er vor Verheirathung nicht ruhig wurde und oft in Folge bessen außer sich gerieth. Er sah nämlich das arme, aber sehr hübsche Dienstmädchen des Hauses auf einmal in den nahe vorbeissließenden Fluß springen, als er ohne es zu wollen in die Nähe der Vadestelle gerathen war.

Die Heirath sollte nun polnischer Sitte gemäß nur zu bald stattsinden. Noch im eilsten Lebensjahre ward er contractlich als Schwiegersohn an die einzige Tochter eines gelehrten und reichen Mannes in Schmilowiß verhandelt. Dieser war für Maimon, der ja als gelehrter Talmudist ein kostbarer Gegenstand für alle Juden war, in Folge von dessendenderem Ause ganz bezaubert und hatte bereits 200 Gulden gezahlt, als kurz bevor die Hochzeit stattsinden sollte, die Tochter starb.

Darauf wurde unser Maimon weiter verhandelt, und buchstäblich wahr ist die Thatsache, welche er als Ueberschrift des 10. Kapitels des 1. Theiles seiner Biographie ausdrückt mit den Worten: "Man reißt sich um mich, ich bekomme zwei Weiber auf einmal und werde endlich gar entsührt."

Der Vater hatte nämlich in Neschwiß, der Residenz im Gebiete des Fürsten A., wohin er, um seine sich immer schlechter gestaltenden häuselichen Umstände zu verbessern übergesiedelt war, eine Schule unter vortheilhaften Bedingungen gegründet. Sine Wittwe, die Besigerin eines Gasthofs in der dortigen Vorstadt, bemühte sich um den gescheidten Talmudisten dringlichst für ihre Tochter; leistete derselbe doch bereits seinem Vater wackere Hüsse. Immer aber hatte dieser die Aussührung hingezogen. Als nun die Zeit kam, wo er wieder heimreiste und in jenem Wirthshause eines Tages auf Fuhrwerk wartete, wurde er von der Wirthin zur Aussührung gedrängt und das unter Beistand vom Oberrabiner, vom Prediger und Acktesten dieser Gegend; diese, die bei einem Veschneidungsfeste anwesend waren, ließ jene Frau als zu einer schon feststehenden

Verlobung herbeirufen. Alle zusammen brachten auch wirklich den Vater bahin, einen Ghecontract folgenden Inhalts für den Sohn einzugehen:

Die Wirthin Madame Rissia verschrieb darin ihrer Tochter ihr Wirthshaus mit allem Aubehör zum Brautschaß, machte sich auch auf sechs Jahr zu Kost und Kleidung für das neuvermählte Chepaar verbindlich. Außerdem bekam der Schwiegersohn das ganze Werk des Talmuds mit allem Rubehör, während unseres Maimon Bater sich zu nichts ver= pflichtete, vielmehr noch 50 Aubel im Geldbeutel dazu erhielt. "Sehr weislich — erzählt unfer Selbstbiograph — hatte er nämlich über biese Summe feine Berichreibung annehmen wollen, sondern fie mußte ihm noch vor der Berlobung ausgezahlt werden." Indeß als nach Abreise Maimons mehrere Wochen vergangen waren, ohne daß noch weitere versprocene Geschenke nachgesandt wurden, so ward Salomon Maimon's Bater stutig über die schon längst verdächtige Schwiegermutter; er beschloß also Gleiches mit Gleichem zu gablen und verlobte ben Sohn nochmals an die einzige Tochter eines reichen Arendanten, der sehr oft nach Resch= wit Branntwein brachte und bei seiner Durchreise burch Mohilna in Maimons Wirthshaus logirte. Gine Schuldobligation über 50 Rubel Polnisch erhielt letterer in Folge bieses bezüglichen neuen Checontractes sofort zurud und ber Sohn ward jum Universalerben bes ganzen Bermögens jenes reichen Arendanten eingesett.

Darauf reiste letzterer zum Unglück nach Reschwitz, um dort Schulden einzukassiren. Zum Unglück mußte er bei der vorigen Schwiegermutter logiren, der gegenüber er sich wegen des gelehrten Talmudisten, den er für seine Tochter gewonnen rühmte. Als er den Namen nannte, schrie jene: das ist eine verdammte Lüge. Er zeigte jedoch den Schecontract, worauf sie den ihrigen ihm entgegenhielt. Nur gerichtlich jedoch und durch Arrestlegen auf den Leichnam von der eben jetzt verstorbenen Mutter unseres Salomon setzte sie dessen Bater gegenüber ihr Necht durch.

Der Arendant mußte denigemäß weichen, versuchte jedoch mit Gewalt was er rechtlich verloren zu erreichen und entführte bei Nacht Salomon Maimon. Indeß wurde wegen des geräuschvollen Vorgangs der Diebsstahl und Raub sofort entdeckt und die Beute dem Näuber entrissen, der nun, um nicht entsarvt zu werden, doch noch Maimons Vater seine Schulden erließ und ihm noch 50 Aubel hinzuzahlte.

"Mir kam" — sagt der Sohn — "damals die ganze Begebenheit als ein Traum vor." — "Ich muß freylich gestehen, daß die Handlung meines Vaters sich nicht ganz moralisch rechtsertigen läßt. Nur die große Noth, worin er sich damals befand, kann ihm einigermaßen zur Entschlödigung dienen."

Die Heirath wurde nun wirklich vollzogen, obschon bis zum Hochzeitstage und fogar an diesem selbst seitens des Vaters Maimon noch viele Schwierigkeiten gemacht wurden.

# 4. Die ersten Inhre in der Che, trostlose Bustände der heimath, Selbstudium der deutschen Sprache.

Aber letzterer stand nicht nur unter dem Pantossel seiner Frau, sondern auch unter der Fuchtel seiner Schwiegermutter, die keine von ihren Versprechungen erfüllte. Von den sechs Jahren Beköstigungen genoß er kaum ein halb Jahr, und das der Tochter zum Brautschaße bestimmte Haus war mit Schulden beladen.

Stets gab's Haber und Zank und die Schwiegermutter legte sogar hin und wieder Hand an den verheiratheten Knaden, was dieser nicht selten mit doppelten Zinsen erwiederte. "Es ging beynahe keine Mahlzeit vorben, wo wir nicht wechselseitig Schüssel, Teller, Löffel u. s. w. an den Kopf schmissen." Endlich entschloß sich Maimon, das Haus gänzelich zu verlassen und sich als Privatlehrer in Kondition zu geben. Nur zu den großen Festtagen pslegte er nach Hause zu kommen.

Ueber die auf die Che in Sonderheit bezüglichen Geheimnisse äußert er sich also:

"In meinem 14. Jahre bekam ich meinen ältesten Sohn David. Da ich ben meiner Verheirathung nur eilf Jahre alt war, und nach der ben unserer Nation in diesen Gegenden gewöhnlichen eingezogenen Lebensart und Mangel an wechselseitigem Umgang beyder Geschlechter, von den wesentlichen Pflichten der She keinen Vegriff hatte und ein hübsches Mädchen nur als ein jedes andere Naturz oder Kunstwerk betrachtete, . . . ho war es natürlich, daß ich noch eine geraume Zeit nach meiner Verzheirathung nicht an Erfüllung dieser Pflichten denken konnte. Ich pflegte mich meiner Fran als einem mir undekannten Gegenstande mit Zittern zu nähern. Diesem Uebel abzuhelsen wurde ich, in der Meinung, ich sei zu meiner Hochzieht worden, zu einer alten Here gebracht. Diese nahm mit mir allerhand Operationen vor, die freilich obgleich indirekt mit Hülfe der Einbildungskraft gute Wirkung thaten.

Maimon's Leben in Polen von der Verheirathung dis zur Auswanderung, und das ist der Zeitraum der Blitthe seines Jugend-Alters, ist eine Neihe von manigsaltigem Clend, Mangel an allen Mitteln zur Beförderung seiner Entwickelung. Damit nothwendig verbunden ist ein unzweckniäßiger Gebrauch ber Kräfte, beren schmerzhafte Zurückerinnerung ber Selbstbiograph in sich zu ersticken sucht.

Immer mehr empfand er auch die trostlosen Zustände des Landes, besonders die Unwissenheit und Sittenlosigkeit des polnischen Abels. Das Land war in zwei Parteien gespalten: in die russische und deren Gegner, die Consöderirten, zu denen auch der Fürst Nadziwil, der Herr des Gebietes, in welchem Maimon ledte, gehörte und der ein rechter Typus der entsetzlichsten pol. Magnaten war. Siner der ausschweisendsten Menschen, die je in der Welt gelebt haben, Besitzer unermeßlicher Güter, bedrückte er durch sein planlos geschehenes Partei-Ergreisen seine Unterthanen, indem er diesen die Russen auf den Hals zog und an ihnen selbst die größesten Grausamkeiten verübte.

Der Selbstbiograph hält es für unmöglich die Ausschweifungen jenes Mächtigen zu beschreiben. "Die schlechteste schnutzigste Bauernfrau, die ihm in den Burf kam, ließ er zu sich in den Wagen nehmen." Einen Barbier berief er einst zu sich, nicht um mit dessen Instrumenten sich operiren zu lassen, sondern damit er ihn selber aus purem Uebermuth zur Aber ließ, wobei er unkundig im Gebrauche der Lanzette ihn erbärmslichst verwundete.

Selbst die heiligsten Stätten, Kirche und Synagoge, entweihte er, jene durch schamlosestes Benehmen in trunkenem Zustande, diese durch freche Zerstörung der heiligen Gefäße u. s. w.

Zum Glücke hören wir, daß das Scheufal ohne Leibeserben gegen Ende der achtziger Jahre des vorigen Jahrhunderts gestorben sei.

Und doch bewahrte sich der Knabe und Jüngling einen Sinn für Bessers, indem er immer mehr seinem stärksten Triebe, einem unbestegsbaren Wissensdurft, Nahrung zu geben bemüht war, so sehr es auch an allen Mitteln dazu gebrach und tropdem er durch Schulmeisterschaft, Korzeftur der heilgen Schrift u. dgl. eine ganze Familie ernähren mußte.

Konnte er schon im 16. Jahre einen vollkommenen Rabbiner, ber seinen Talmub verstand, abgeben, so verlangte er jest nach fremden Sprachen. Dabei kam ihm ein glücklicher Zusall zu Hülfe. An einigen sehr starkleibigen hebräischen Büchern bemerkte er, daß zur Bezeichnung ihrer Bogenzahl das hebräische Alphabet nicht ausgereicht hatte. Im 2. und 3. Alphabet standen neben den hebräischen noch andere Zeichen, lateinische und deutsche. Aus den nebengesetzen hebräischen erräth er die Laute der fremden Zeichen. So wird er mit dem beutschen Alphabet bekannt, setzt sich aus den Buchstaben die Wörter zusammen und lehrt sich so selber deutsch lesen.

### 5. Selbststudium in der Kabbala.

Vor allem jedoch sehnt er sich nach ber Geheimlehre ber Kabbala; burch Hörensagen hat er von deren Dasein erfahren und daß der Unterrabbiner in Neschwitz beren kundig sei. Sorgfältig beobachtet er biesen beim Gottesbienste und endeckt, daß derfelbe ein Buch, welches er nach bem Gebet regelmäßig lieft, nachher an einer gewiffen Stelle der Synagoge vorsichtig verbirgt. Nachdem der Prediger nun einft nach Saufe gegangen, holte Maimon borther bas Buch sich vor und als er sab, baß es ein kabbalistisches war, versteckte er sich damit in einem Winkel, bis die Leute alle fort gegangen und die Synagoge geschlossen war. Alsbann kroch er aus bem Schlupfwinkel hervor und las in bem geliebten Buche ben ganzen Tag über, ohne zu effen und zu trinken, bis ber Schließer am Mbend das Gotteshaus wieder öffnete. So machte er es ein paar Tage, in welchen er mit dem Buche fertig wurde. Daffelbe hieß: "Saarei Reduscha" ober die Thore der Heiligen und enthielt, alles Schwärmerische und Ueberspannte abgerechnet, in Kurze die Hauptlehren der Psychologie. "Ich machte es damit, schreibt Maimon, wie die Talmudiften von dem Rabbi Meier sagen, ber einen Ketzer zum Lehrer hatte: Er fand einen Granatapfel, af bie Frucht und warf die Schaale weg."

Nun aber war die Wißbegierde erst vollends entbrannt und der junge Kabbalift wandte sich in Folge dessen schriftlich an den Prediger mit der inständigsten Bitte, ihn mit Büchern zu unterstüßen.

Dieser erkannte in dem Eiser des Bittstellers für die heilige Wissensschaft unter so ungünstigen Verhältnissen ein besonderes Merkmal der Bestimmung dafür und erlaubte demselbem, zu ihm zu kommen und in Das sollte jedoch dalb anders werden. Denn — so erzählt der Viograph, Er hatte seit kurzer Zeit eine sehr hübsche junge Frau geheirathet und zugleich Wohn-, Studier- und Schlafstude war, und wo ich ganze Nächte nicht selten in Kollisson."

So geschah es, daß der letztere ihm die Bücher in Gottes Namen einzeln mit nach Hause zu nehmen gestattete. Das war eine große Freude, denn nun wurde das Studium bequemer und mit nicht minderem Eiser sortgesetzt, sodaß Maimon bald über das Wesen der Kabbala mit sich im Neinen ist. Sie erscheint ihm nach Abzug der phantastischen Einkleidung

in ihrem wesentlichen Kerne als ein pantheistisches System von der Art bes Spinoza. Sogar ein Commentar über dieselbe, der dieser Einsicht Ausdruck gab, wurde schon damals von ihm verfaßt.

# 6. Selbststudium der deutschen Wissenschaft; erste Hofmeisterstelle; Unhrungssorgen.

So war er mit der hebräischen Wissenschaft am Ende und trachtete nach der ihres Namens würdigen, nach der deutschen. Mitten im Winter machte er sich zu Fuß auf den Weg nach einer der benachdarten Städte, deren Oberradiner deutsche Bücher bestigen sollte. Hatte er doch schon früher einmal eine Fußreise von 30 Meilen gemacht, lediglich um ein hebräisches Buch aristotelischen Inhalts aus dem 10. Jahrhundert zu sehen. Der Oberradiner, an den noch nie jemand solche Bitte gerichtet, leiht dem Wißbegierigen unter anderen Sturm's Physik. Wie Schuppen siel es dem Inhaber der neuen Schähe von den Augen, als er dies Werk zu Haus studiere, als er erfährt, wie Thau, Regen, Gewitter u. del. entstehen. Mit Hüsse medicinischer Bücher, worunter besonders anatomisches und ein medicinisches Wörterbuch, schreibt er sogar Recepte und beginnt als Arzt zu kurren.

Gemäß seiner ftrengen Erziehung war Maimon in seiner frühesten Rugend, wie er uns versichert, auch selbst sehr fromm gewesen. Aber was auch sonst oft geschieht, baß, wo die Wissenschaft in so plöglichen und unvermittelten Gegensatz gur ftreng religiösen Erziehung tritt, biefelbe auch der letteren bleibende Grundlagen zerftort und mit ihrer Aufflärung itber das Ziel hinausschießt, das sollte auch Maimon an sich erfahren. Er wurde ein arger Freigeist, der seine Ansichten in rücksichtstosester Weise äußerte und baburch in seiner Gemeinde, zumal bei beren Oberen Anstoß erregte. Bestätigt in seinen Gesinnungen wurde er noch burch ben Umstand, daß er einen Studien-Genossen fand, der seine Ansichten theilte. Derfelbe hieß Moses Lapidoth, war von gleichem Alter und beinahe in denselben äußeren Berhältnissen. Nur hatte er nicht unseres Maimon frühzeitige wissenschaftliche Neigungen, jedoch solche zum Speculiren, auch viel Scharffinn und Beurtheilungsfraft. Im Gegenfat zu unserm Philosophen wollte er babei nicht weiter gehen, als er mit bem bloßen gesunden Berftande reichen konnte. Ueber Berzensangelegenheiten, besonders über Gegenstände ber Religion und Moral, pflegten diese Busenfreunde die eifrigsten Unterhaltungen. Aber auch dieser schwärmerische

Umgang mußte ein Ende nehmen. Als beibe verheirathet wurden und die Shen gleich fruchtbar wurden, mußte ein jeder behufs Ernährung der Familie eine Hofmeisterstelle annehmen. Dadurch wurden sie nicht selten ganz getrennt und konnten nur einige Wochen im Jahre zusammen sein.

Maimons erste Hofmeisterstelle war eine Stunde weit von dem Wohnorte. Er macht folgende Beschreibung:

7

"Armuth, Unwissenheit und Robbeit der Lebensart, welche hier hauseten, waren unbeschreiblich. Der Pächter selbst war ein Mann von ohngefähr 50 Jahren, dessen ganzes Gesicht mit Haaren bewachsen war und das sich mit einem schmutigen, dicken, pechschwarzen Barte endigte, dessen Sprache eine Art Gemurmel und nur den Bauern, mit denen er täglich umging, verständlich war. Er konnte nicht nur kein Hebräisch, sondern auch nicht einmal ein Wort Jüdisch, blos Russisch (die gewöhnliche Bauernsprache) konnte er sprechen. Man denke sich dazu Frau und Kinder von eben dem Schlage. Ferner die Wohnstube: eine Rauchhütte, kohlschwarz von innen und von außen, ohne Kamin, wo bloß im Dache eine kleine Deffnung zum Ausgange des Rauches angebracht ift, die, sobald man das Feuer ausgehen läßt, sorafältia zugemacht wird, damit die Hitze nicht herausgehe. Die Fenster waren freuzweise über einander gelegte schmale Streifen von Kienholz mit Papier überzogen. Dieses Gemach war Wohn=, Schenk=, Speise-, Studier- und Schlafstube zugleich. . . Sier hängen schwarze Wäsche und andere schmutzige Kleidungsstücke auf den in der Stube ber Länge nach angebrachten Stangen, damit das Ungeziefer im Rauche erfticke. Da hängen Würste zum trocknen, deren Kett ben Menschen beständig auf die Köpfe heruntertröpfelt. Dort stehen Zober mit saurem Kohl und rothen Rüben (die Hauptspeise der Litthauer); in einem Winkel bas Wasser zum täglichem Gebrauche und baneben bas unreine Wasser, Sier wird Brot geknetet, gekocht, gebacken, die Ruh gemolken u. f. w.

In dieser herrlichen Wohnung sitzen die Bauern auf der bloßen Erde (höher darf man nicht sitzen, wenn man nicht vom Rauche ersticken will), sausen Branntwein und lärmen; in einer Ecke sitzen die Hauslente, hinter dem Dsen aber saß ich mit meinen schmutzigen halbnackten Schülern und explicirte ihnen aus einer alten zerrissenen Vibel aus dem Hebräischen in's Russiche-Jüdische. Dieses alles — so schließt Maimon die Schilberung — machte im Ganzen die herrlichste Gruppe von der Welt, die nur von einem Hogarth gezeichnet . . . . . zu werden verdiente.

Man wird sich hiernach, zumal auch noch Einquartirung von Russen hinzukam, leicht vorstellen, wie jämmerlich Maimons Zustand sein mußte. Branntwein mußte als einziges Labsal ihm den Kummer vergessen machen. Ungefähr um diese Zeit wurde er auch mit einer damals emporfommenden jüdischen Sekte, die neue Chasidim (Frommen), bekannt. Auf listige Weise und durch für ihn damals nicht so leicht zu durchschanende Spiegelsechtereien, zu denen sie sich eines noch selbst nicht gewißigten Neulings bedienten, gefangen, ließ er sich aufnehmen und hatte deshalb sogar eine Neise zu dem Oberen der Sekte gemacht. Aber kaum war er eingetreten, so entging ihm das Betrügerische nicht mehr und er machte sich sofort wieder los. Vorzüglich durch die Autorität eines berühmten, bei der Judenschaft in großem Ansehen stehenden Rabbiners Elias aus Wilda, wurde die Sekte auch bald überall verfolgt und in ihren Zusammenkünsten gestört.

#### 7. Reise über Königsberg nach Stettin und Berlin.

Die äußeren Umstände wurden aber immer schlechter, weil Maimon sich zu seinen gewöhnlichen Geschäften nicht mehr schieden wollte und sich überall außer seiner Sphäre befand. Auf der anderen Seite konnte er seine Lieblingsneigung zum Studium in seinem Wohnorte nicht ganz befriedigen. Er beschloß drum nach Deutschland zu wandern, um Medicin zu studieren und Arzt zu werden. — Es wird elwa im Jahre 70 gewesen sein, da er sich im vierzehnten Jahre verheirathete und die She bereits fruchtbar war.

Einem ihm sehr befreundeten und frommen Gelehrten, der hohes Ansehen genoß, entdeckte er sein Borhaben, und derselbe verstand, einem jüdischen Kausmann so beredt die Wichtigkeit davon deutlich zu machen, daß er Maimon mit sich nach Königsberg nahm. Dort erregte er bei den Studenten, an die ihn ein zu beschäftigter jüdischer Arzt, an welchen er sich zuerst gewendet hatte, verwieß, ansangs mit seiner Sprache und seinem Wesen Gelächter. Als er aber ihrer Ausstorderung solgend Mendelsohn's Phädon\*) geschickt in's Hedräsche übersetzte und in dieser Sprache tressend erklärte, riethen sie ihm, über Stettin nach Berlin zu wandern. Auch verschafften sie ihm einige alte Kleidungsstücke und Unterhalt, so lange er an ihrem Orte war.

<sup>\*)</sup> Der "Rhädon" ift 1767 erschienen. In 14. Jahre ward Mainon's erfter Sohn geboren. Indes war die She, asso nach 67 berrits fruchtbar. Es muß bemnach meine Berechnung im Besentlichen richtig sein.

Er ging also zu Schiffe und hatte zur Zahlung nichts mehr als geröstetes Brot, einige Heringe und ein Fläschchen Branntwein. Zehn, höchstens vierzehn Tage würde ja die Reise nur dauern, ward ihm prosezeit. Sie währte aber fünf Wochen und zehrte seinen letzten Sparpfennig auf.

In solcher Armuth und überdies ohne Kenntniß der Landessprache schien es unmöglich eine Reise auch nur von wenigen Meilen zu machen. So mußte aber einmal geschehen. So ging er denn von Stettin fort, setzte sich aber überwältigt von den Gedanken an sein Elend unter eine Linde und fing an ditterlich zu weinen. Dennoch faßte er Muth, und kam nach einem Marsch von ein paar Meilen Abends ermüdet in einem Wirthshause an. Es war am Abend vorm jüdischen Fasttage im August. Vor Hunger und Durst schon verschmachtet, sollte er also am nächsten Tage fasten und keinen Pfennig, keine Werthsache hatte er im Vesig. Endlich dachte er an einen eisernen Löffel, den er noch im Mantelsach hatte. Ihn gab er der Wirthin und erhielt dafür ein Glas sauer Bier, worauf er im Stalle auf's Stroh sich schlafen legte.

Am nächsten Morgen setze er seine Neise fort bis zu einem Orte, wo eine Synagoge war. Nach Ende des Gottesdienstes, unterredete er sich mit dem jüdischen Schulmeister, der ihn als Naddiner erkannte und ein Saddathessen in einer seinen und reichen Familie verschaffte. Diese erstaunten über seinen erbaulichen Discurs, je weniger sie ihn verstanden, desto mehr und erzeigten ihm alle, einem Naddiner gebührenden Ehren. Doch merkte er, wie das höchst elegant aufgeputzte Töchterchen von zwölf Jahren neben ihm saure Mienen machte und ihr Gesicht zu seinem Leidwessen schre verzog. Sin Blick auf ihn selber erklärte ihm sofort den berechtigten Anlaß: Seit sieden Wochen hatte er kein frisches Hemd an, oft auf dem bloßen Stroh geschlasen u. s. w.

So übersah er sein ganzes Elend, nahm bald Abschied und setzte unter immerwährendem Kampf mit Entbehrung und allem möglichen Jammer die Reise fort dis Berlin. Dort endlich angelangt, mußte er, da die Residenz keine Betteljuden litt, vor'm Nosenthaler-Thor im jüdischen Armenhause bleiben.

# 8. Maimon's erster Berliner Aufenthalt und Bettlerirrfahrt nach Posen.

Erst spät bemerkte er einen Menschen, der dem Anzuge nach ein Rabbiner sein mußte. Ihm sprach er sich aus, erklärte sein Vorhaben, in Berlin Medicin zu studiren und zeigte ihm sogar seinen aufklärerischen Commentar über des Maimonides More Newochim. Das sollte ihm schlimm zu stehen kommen: Jener Rabbiner war höchst orthodox und schwärzte Maimon sosort bei den Aeltesten der jüdischen Gemeinde an, welche nicht nur die Erlaubniß in Berlin zu bleiben verweigerten sondern nicht ruhten, dis sie den Keger auf dem Wege vor dem Thore sahen.

Da warf er sich nun auf die Erbe nieder und weinte auf's Neue. Die vielen, wie gewöhnlich, vor dem Thore spazierenden Menschen, kehrten sich meist an den Winselnden gar nicht; und wer es that, verstand ihn nicht. Er versiel in ein hitziges Fieder, sodaß die ihn bemerkenden, Wache habenden Soldaten es meldeten, und der Ausseher ihn hereinholte in's Armenhaus. Dort blieb er noch einen Tag; dann hatte sich der an Leiden gewohnte Leid erholt und er mußte fort, wohin wußte Maimon selber nicht. Er nahm den ersten besten Weg und überließ sich seinem Schicksal. Dies sührte ihn nach einer längeren Bettlerirrfahrt trostlosester Art, welche er alsbald mit einem Bettelzuben von Profession in Gemeinschaft machte, nach Posen. Er bemühte sich letzterem Begriffe der Neligion und wahren Moralität beizubringen, wogegen er in der Kunst zu betteln unterrichtet wurde. Diese Lehren wollten aber nicht anschlagen. Die Formeln hielt Maimon für abgeschmacht und daß er Sinem such zwecklos. der ihm eine Bitte verweigerte, sand er sowohl grund= als auch zwecklos.

Ging er eimal allein betteln, so wußte er gar nichts zu sagen; "aber, schreibt er, an meiner Miene und Stellung konnte man boch sehen, was mir fehlte."

#### 9. Aufenthalt in Pofen; erfte Ehren und erftes Lebensglück.

In Posen angelangt, beschloß er benn auch um jeden Preis, solcher Wanderung ein Ende zu machen. Er erklärte dies, als er am herbstkalten Morgen nacht und baarfuß aufwachte, seinem Kameraden und wies dessen Frage, wie er sich denn sonst nähren wolle, mit der Antwort zurück: "Gott wird schon helsen."

Und er half. Zwar in der Judenschule konnte sich Maimon mit seiner litthauischen Sprache nicht verständlich machen und so verließ er diesen zunächst gesuchten Zusluchtsort. Er entsann sich nämlich, daß ein Oberrabbiner aus seiner Gegend vor einigen Jahren in Posen aufgenommen worden. Der war nun zwar seitdem fort, hatte aber seinen Sohn, einen zwölfjährigen Knaben beim Nachfolger zurückgelassen. Nach jenem frug er bei diesem und wurde sofort erkannt. Dem fragenden Knaben bedeutete er, ihm nicht alle Unglücksfälle sogleich erklären zu können und bat ihn vielmehr um Erleichterung des Elends. Der Erstaunte und Gerührte versprach es und meldete Maimon an beim Oberrabbiner "als einen großen Gelehrten und frommen Mann, der durch besondere Zufälle in einen sehr elenden Zustand gerathen sei."

Dieser Oberrabbiner, ein vortrefslicher Mensch und scharffinniger Talmudist und von sanstem Character wurde von Maimon's Elend auf's Tiesste gerührt. Er disputirte mit diesem über die wichtigsten Gegenstände und fand ihn in der ganzen jüdischen Gelehrsamkeit sehr bewandert.

Alls sein Vorhaben erklärte Maimon, er wolle Hofmeister werden, zunächst aber die heiligen Tage in Posen seiern. Er erhielt vom Rabbiner so viel Geld als dieser bei sich hatte, der ihn auch aufsordete, alle Sabbath bei ihm zu essen, und ihm sogleich bei einem der reichsten und ältesten Juden der Stadt ein sehr eigenes Stübchen verschaffte. Auch Essen und Trinken wurde ihm dort, so lange wie er in der Stadt sich aushielte, zugesichert. Ein Entzücken war es für ihn, als man nach dem Abendessen ihm ein reinliches Bett anwies, so daß er verschiedentliche Male fragte: "Ist dieses wirklich für mich?" "Mit Wahrheit kann ich versichern" heißt es, "daß ich nie sowohl vor dieser Begebenheit als nachher einen solchen Grad von Glücksligkeit gefühlt habe, als damals, als ich mich zu Bett legte und meine seit einem halben Jahr strapezirten, ja beinahe zerbrochenen Glieder in einem weichen Bette ihre vorige Stärke wieder erlangen fühlte."

Er schlief bis spät auf den Tag. Raum war er aufgestanden, so ließ der Rabbiner sich bei ihm erkundigen, ob er zufrieden sei. Als er bei diesem erschien, konnte er keine Worte sinden für seine Empfindung und rief in Extase: "Ich habe in einem Bette geschlasen." Der erfreute Wohlthäter ließ auch noch Wäsche und Anzug in zwei Tagen dem Geretteten auf seine Kosten machen, und so ausstaffirt in reiner Wäsche und neuem Kleide ging dieser hin, jenem zu danken, konnte aber kaum einige abgebrochene Worte hervordringen. Der Oberraddiner, der jeden Dank ablehnte, hatte dabei nur ein mäßiges Gehalt und weil er dem Studium sich hingab, führte die Fran die Verwaltung seiner Geschäfte und mußte er ohne deren Willen solche Wohlthaten ausüben.

Am ersten Abende war Maimon im jüdischen Armenhause, das ein armer Kleiderslicker inne hatte, eingekehrt. Dorther holte er sich jetzt einige zurückgelassene Sachen und erregte Staunen und Freude durch seine Berwandlung. Für ihren Säugling bat die junge Frau des Flickers

um seinen Segen, und der arme Neisegefährte um Verzeihung wegen seiner oft rohen Behandlung. Maimon gab letzerem alles Baare, was er bei sich hatte, segnete das Kind unter den Freudenthränen der Mutter und ging bewegt hinfort.

Das Bezeigen des Oberrabbiners wie auch das seines gelehrten Wirthes gegen Maimon brachten diesen in solchen Ruf, daß alle Gelehrten der Stadt ihn für einen berühmten reisenden Nabbiner hielten und kamen ihn zu sehen und mit ihm zu disputiren; "je näher sie mich aber kennen lernten, in desto größerer Achtung wurde ich von ihnen gehalten. Diese Zeit war unstreitig die glücklichste und ehrenvollste in meinem Leben."

Ein Beschluß der jungen Gelehrten der Stadt, ihm ein Gehalt außzumachen, wosür er sie über Maimonides durch Vorlesen belehren sollte, scheiterte nur an den für die Neligiösität besorgten orthodoxen Eltern berselben. — Sein Wirth stellte ihm jedoch frei, bei ihm zu bleiben so lange er wollte, falls er sich nur dem Selbststhudium zu ergeben die Absicht hätte. Wollte er jedoch auf Andere wirken, so möchte er ihm und dem Oberrabbiner zum Gefallen, eine Hofmeisterstelle bei seinem Schwager, dem reichsten Manne der Stadt annehmen, um dessen einzigen Sohn zu erziehen. Mit Freuden ging nun Maimon auf das Anerbieten ein und siedelte nach vierwöchentlichem Aufenthalte von seinem bisherigen Wirthe in die neue Stellung über. Er blied zwei Jahre in größester Ehre darin. "Man that nichts in diesem Hause ohne mein Wissen. Man begegnete mir mit der größten Chrerbietung. Wan hielt mich bennahe für ein mehr als menschliches Wesen."

Ja, die Hochachtung ging soweit, daß man ihn, weil er nur auf kluge Beobachtung gestützt, sich für die Gesundheit der Braut seines Schülers besorgt erklärt hatte und deren Tod erfolgt war, zu einem Propheten machen wollte. Er suchte den Leuten das auszureden, es half aber nichts. Auf alle Weise bemühte er sich auch sonst, abergläubischen Thatsachen und Meinungen durch Ausbecken des wahren Sachverhalts zu steuern. Da wurde er denn auch in Posen verlästert, und dieser Fanatismus machte schließlich in ihm das Verlangen rege, nach Verlin zu reisen und den Rest des ihm noch anklebenden Aberglaubens durch Aufsklärung ganz zu verwischen. Er forderte also den Abschied und blieb bei seinem Entschluß trot des seitens seines Herrn geäußerten Wunsches noch länger in seinem Hause zu bleiben und trot des von diesem ihm versprochenen Schuzes gegen jedwede Verfolgung.

#### 10. Abreise von Posen, Studium des Maimonides.

Fanatische Verkeherungen wegen seines auch hier nicht verhaltenen Freisinns veranlaßten ihn alsbann die Stelle aufzugeben.

Bon der ganzen Familie nahm er Abschied, setzte sich auf die Frankfurter Post und reiste nach Berlin. (Es muß etwa im Jahre 1772 gewesen sein).

Schon in Posen hatte sich unser Philosoph in die Schriften des Maimonides vertieft. Gerade ihnen verdankte er die größesten Einsichten und die vollste Läuterung seines Charakters. Dieser spanische Nabbiner ans dem zwölften Jahrhundert wurde sein Ideal, vor dem er solche Chrsucht hegte, daß er bei dem Namen Maimonides die Gelübde ablegte, die uns verdrücklich sein sollten. Den zweiten Theil seiner Biographie beginnt er daher mit einer Darstellung und Erklärung von Maimonides' Lehren, besons von densenigen, die in desselben berühmtesten Buche More Newochim enthalten sind. So anziehend und klar deren Inhalt wiedergegeben ist, so verzichte ich doch darauf, dem Biographen auf jenes Gebiet an dieser Stelle zu folgen. Auch bei ihm selber unterbrechen jene Erläuterungen den Faden der Lebensbeschreibung nur allzusehr. Denn volle zehn Kapitel sillen sie auf einhundert und fünfzig Seiten und damit über die Hälfte des zweiten Theiles derselben.

Die wichtigste Wirkung, die schon in Posen jene Schriften für ihn gehabt haben werden, mag wohl die sein, welche Maimon selbst so ausedrückt, wenn er in Bezug auf einen Abschnitt jenes Hauptwerks S. 111 sagt, daß daraus erhellet, wie man, durch eine vernünstige Exegese, den Glauben mit der Vernunft aussöhnen und in eine vollkommene Harmonie bringen kann. Ferner erhelle daraus, daß die Aufklärung nicht eben auf Erlangung neuer Kenntnisse und Bissenschaft beruht, sondern vielmehr auf Wegschaffung der uns von andern durch Erziehung und Unterricht beigebrachten falchen Begriffe, welches letzteres gewiß sehr wahr und beherzigenswerth ist. Diese Reinigung vom alten falsch anerzogenen jüdischen Adam hatte Maimonides an Maimon vollendet, und mit solchem Segen ging letzterer von Posen sehnsüchtig nach gleichen Sinssichten fort und wandte sich nach Berlin.

# 11. Bweiter Berliner Aufenthalt. Wolfs Metaphysik. Moses Mendelssohn.

٠

Als er hier mit ber Frankfurter Post ankam, hatte er biesmal nicht nöthig, vor bem Nosenthaler Thore zu bleiben; auch brauchte er sich

nicht von den jüdischen Aeltesten examiniren zu lassen. Er suhr ohne alle Schwierigkeiten in die Stadt und quartirte sich ein, wo es ihm beliebte. Freisich mit dem dauernden Aufenthalte hatte es eine ganz andere Bewandtniß. Die jüdischen Polizeibedienten liesen täglich in alle Gasthöse und erkundigten sich genau nach der Persönlichkeit der angekommenen Fremden von ihrer Religionsgemeinschaft. Auch er wurde so entbeckt und für verdächtig gehalten; indeß glückte es ihm durch einen jüdischen Landsmann, von dem er gehört, daß er in Berlin sehr angesehen wäre, allen solchen Nörgeleien zu entgehen und er kam durch ihn mit einer Anzahl junger Leute aus vornehmen südischen Familien zusammen. Der Oheim des einen verschaffte ihm auch ein Logis und lud ihn zum Sabbathessen ein. Sine andere Familie schickte ihm an bestimmten Tagen Essen Borhales erhielt er die Erlaubniß in Berlin zu wohnen und war, seinem Vorhaben getreu, eifrigst aus Erweiterung seiner Kenntnisse bedacht.

Zusälligerweise kommt er einst in einen Butterladen und findet den Krämer beschäftigt, ein ziemlich altes Buch für seine Zwecke zu zerreißen. Dasselbe ist Wolfs Metaphysik. Für zwei Groschen rettet er dasselbe und eilt freudig mit dem Schatze nach Hause.

Er ist ganz entzückt schon bei ber ersten Lesung: "nicht nur diese erhabene Wissenschaft an sich — so preist er — sondern auch die Ordnung und mathematische Methode des berühmten Verfassers, seine Präzision im Erklären, seine Strenge im Beweisen und seine wissenschaftliche Ordnung im Vortrage zündeten in meinem Geiste ein ganz neues Licht au."

Mit der Ontologie, Kosmologie und Psychologie ging es noch recht gut. Die Theologie aber machte ihm Bedenken. Seine Zweifel setzte er in hebräischer Sprache auf und übersandte die Schrift Mendelssohn, von dem er so viel gehört hatte. Aufgemuntert durch dessen sofortige und anerkennende Antwort schrieb er eine metaphysische Disputation in hebräischer Sprache über die offenbarte und natürliche Theologie, deren Gründe er in Zweifel zog. Nach Mittheilung derselben wünschte Mendelssohn, ihn persönlich kennen zu lernen. Maimon geht zu ihm und wird auf das Freundlichste aufgenommen. Auch für seinen Unterhalt ward nun gesorgt, indem auf Empfehlung des berühmten Gönners die aufgeklärtesten, vornehmsten und reichsten Juden sich Maimons annahmen.

# 12 Das Studium Locke's und Spinoza's und Maimon's Art zu disputiren und zu lehren.

In Verlin lernte er auch die Schriften Locke's und Spinoza's kennen und schähen und dringt tief in dieselben ein. Häusig hatte er Gelegenheit zu disputiren; er giebt aber selber zu, daß seine Art damals noch oft schroff, ungeordnet und mangelhaft war. Ueberdies hatte er den Hang, alles auf eine etwas barocke Art durch Beispiele zu verdeutlichen.

Mit Marcus Herz, einem Arzt, ber als Schüler und verständnisvoller Anhänger Kants viel genannt wird, unterredete er sich besonders oft. Ihm bemühte er sich einst Spinoza's System begreissich zu machen, besonders den Gedanken, daß alle Gegenstände blos Accidenzen einer einzigen Substanz sind. Jener unterbrach ihn und sagte: "aber, mein Gott, sind Sie und ich nicht verschiedene Menschen und hat nicht ein jeder von uns eine eigene Existenz? "Macht die Fensterladen zu!" rief Mainton auf diesen Einwurf. Dieser seltsame Ausruf setze in Erstaunen; Herz wußte nicht, was damit gesagt werden sollte. Maimon erklärte sich so: "Sehet . . . die Sonne scheint durch die Fenster. Dieses viereckigte Fenster giebt einen viereckigten und dieses runde einen runden Wiederschein; sind es beshalb schon verschiedene Dinge, und nicht vielmehr ein und derselbe Sonnenschein? Macht die Fensterladen zu, so werden diese verschiedenen Wiederscheine gänzlich verschwinden."

Ein ander' Mal vertheidigte er Helvetius' System der Eigenliebe. Auf den Einwurf von Herz, daß wir doch auch noch andre Menschen lieben, den dieser mit dem Veispiele seiner Fran erhärtete und welche letzere es wiederum durch einen Kuß bestätigte, entgegnete Maimon: "das beweist nichts gegen mich . . . denn warum küßt ihr Eure Fran? Weil Ihr Vergnügen daran habt."

"Lesen und Verstehen ist bei Maimon eins, sagt K. Fischer S. 127. Er versteht das Gelesene gleich so, daß er es erklären, commentiren, Andere darin unterrichten, Einwürse dagegen machen kann. Er disputirt mit jedem Buche, welches er liest. Das ist sein Talmudistentalent, sein am Talmud geübter Scharssinn, den er mit Leichtigkeit auf jedes beliebige Buch.... anwendet"..."So versährt er mit der Kabbala, mit Wolf und Locke und ebenso später mit Kant. Heute er Locke's Schrift zum ersten male kennen und morgen bietet er dem Freunde, der ihm das Buch geliehen, seinen Unterricht in der Locke'schen Philosophie an. Ebenso so macht er es mit Abelungs deutscher Sprachlehre. Er,

**6**,}

ber kein deutsches Wort richtig lesen, der die deutsche Sprache nie sehlerfrei schreiben konnte, erdietet sich die deutsche Sprache lehren und Abelungs Grammatik erklären zu wollen, noch bevor er dieselbe auch nur gesehen hatte. Und es ist keine Prahlerei; er unterrichtet wirklich den Ginen im Locke und den Anderen im Abelung."

# 13. Maimon's Charakter, die Gefahren für denselben in der letzten Beit des zweiten Berliner Aufenthalts. Die Methode seines Selbstudiums. Gründe des Fortgangs von Berlin.

Es ist thatsäcklich dies so geschehen; Maimon erzählt die gedachten Borgänge selber und giebt auch die Gründe so an, daß an Richtigkeit der eben angeführten Darstellung Fischer's nicht gezweiselt werden dark. Dieser aber faßt hier auf's Tresslichte das zusammen, was bei Maimon durch für uns hier weniger wichtige Dinge getrennt ist, und zugleich mit richtiger Hervorhebung gewisser Borzüge und Mängel, die der Selbstbiograph nicht ansühren konnte, weil dieses in Bezug auf jene ein verbächtiges Sigenlob gewesen wäre, diese ihm selbst entgingen. Ich solgte deshalb hier K. Fischer.

Nicht beistimmen kann ich jedoch dem weiteren Urtheile über die letzte Zeit dieses zweiten Berliner Aufenthaltes. Diese Zeit sowie die nächstsolgenden Jahre sind freilich ein Abschnitt, in welchem Maimons Charakter uns am wenigsten gefallen kann. Es ist wahr: der vielgeprüfte Mann geräth hier wiederholt in ein Schwanken und Taumeln, das ihn hart an die gefährlichsten Abgründe sührt. Aber — was doch die Hauptsache bleibt — er hält sich sest und aufrecht, er sinkt nicht hinab und gelangt endlich dahin, sein kurzes dornenreiches Leben mit einem vollen Jahrzehnt ungestörten verdienstwollen und rüstigen literarischen Schaffens zu beschließen, mit einem Jahrzehnt, in welchem er eine nicht unbeträchtliche Anzahl tief= und schaffinnigster Schriften abgesaßt hat, die in der Geschichte der Philosophie für alle Zeit einen bestimmten und sicheren Plat behaupten.

Heben sie boch, wie ich es später nachweisen werde, einen klar zu bezeichnenden Punkt hervor, den die deutsche Philosophie in der Entwickelung zu dem Ziele, welches ihr seit Kant gesteckt ist, nicht vorbeigehen durfte, sondern überwinden mußte. Daß aber selbst die gewaltige geniale Kraft eines Maimon einmal zeitweise erlahmte, ist wahrlich nach so schwerem Ningen verzeihlich. Wie nahe an dem Kande des Abgrunds haben nicht

selbst solche Geistes – Heroen unseres Volkes gestanden, welche theils in glücklichen Berhältnissen gewesen sind theils in Nöthen sich befunden haben, die, mit Maimons Drangsalen verglichen, nur geringsügig erscheinen, dabei denke ich an Männer, deren geniale Kräfte uns durchaus nicht für geringer, zum Theil für die höchsten gelten. Ich denke an unsere beiden großen Dichter und an Fichte. Und vor allem, ein wie gutes Gewissen mußte unser Philosoph schon deshalb haben, wenn er, der dennoch später zur geläutertsten sittlichen Ansicht gelangt war und stoisch streng dachte, mit der liebenswürdigen Offenheit uns die Lagen bekennt, in denen er dem Laster wohl nahe gewesen, dem Verfallen in basselbe offenbar doch fern geblieben ist!

Der Zeitpunkt jedoch, an welchem im Laufe seiner Entwicklung bie Bersuchung bei Maimon so ernstlich sich geltend machte, ift fehr verftandlich. Wir haben gesehen: ein von Natur mit beispiellosem Drange jum Wiffen ausgestatteter Geift hatte sich in Folge beffen von der verfinsternden Erziehung in jübischer Orthodorie und talmudiftischer Aftergelehrsamkeit befreit und mit gewaltiger Charakterstärke selber bie Quellen vernünstiger Belehrung gesucht und in vollen Zügen mit willensstarkem Gifer aus ihnen geschöpft. Immer nur die Sache war es, ber lebendige Inhalt ber Wahrheit, deffen er immer vollkommener Berr zu werden suchte. So war er, zum Theil freilich instinctiv und nicht ohne manche Unterstützung burch einen glücklichen Zufall, aber boch nicht plantos und vor allem, weil er ein gewiffes Ziel ber Aufflärung mit Nothbürftigkeit und harter Anstrengung aus sich herausgearbeitet hatte, — so also war er von jübischer Offenbarung durch den Talmud zur Kabbala, von dieser bis in die tiefsten Geheimnisse ber judischen Philosophie, zumal eines Mai= monibes, von da durch die wichtigsten Werke neuerer englischer, französischer und holländischer Philosophie, besonders burch Lode und Spinoza, zu Leibniz und Wolf gelangt. Gründlich hatte er jett beffen Metaphyfif durchgearbeitet und darüber mit Moses Mendelsohn, dem dieser Philosophie fundigen und als aufgeklärter und einsichtiger Verbreiter dieser Weisheit burch die Mittel volksthümlicher und klassischer Darstellung berühmten Manne disputirt.

Kant's Schriften indest begannen erst um diese Zeit ihre erleuchtenden Strahlen als glänzendste Gestirne am philosophischen Himmel auszusenden und die Hauptwerke waren noch nicht einmal erschienen. Für Maimon war somit jeht ein Zielpunkt erreicht: in der vorhandenen, ihm zugäng-lichen und entsprechenden philosphischen Litteratur gab es nichts mehr, woran sein Durst nach dem Gehalte der Wahrheit noch hätte gestillt werden können.

Also planlos war diese Entwickelung durchaus nicht, — aber formlos war sie, formlos in erschreckendster Weise. Und diesen Mangel fühlte
er jett in seiner ganzen Stärke. Dem Inhalt der Sache war er nachgegangen, und sein Geift und Wille war stark genug gewesen, sie sich selber
in jedweder Gestalt anzueignen, auch sogar sie Borgeschrittenen, denen es
auf den Gehalt vor allem ankam mitzutheilen, wie er es mit Locke und
Abelung gemacht hatte. Aber nun war seine aus Anlaß des inneren
Dranges zur Aufstärung halb instinctiv fortgeschrittene Entwickelung in
gedachter Weise vollendet, er war jett in gewissem Grade mit sich sertig
und sein Wissen abgeschlossen. Es galt jett, nicht mehr blos sich selber
zu bilden und auch nicht mehr die Belehrung anderer nur als Mittel
zum Zweck zu betreiben. Nein, es trat jett eine Selbstbesinnung ein,
die ihm gebot, etwas für andere zu werden und zu sein und das in der
Weise, daß er diesem Ziele alles Andere zum Theil unterordnete; kurz,
er suchte einen Berus.

Freilich war der einzig mögliche für ihn der der Belehrung durch Wort oder Schrift und doch war dieser auch wieder so gar nicht möglich. Bei einem dauernden Lehrberuse, wo die Schüler niemals blos
nach dem Inhalt der Lehre verlangen sondern auch durchauß nach einer
angemessenen Form derselben, da mußte der gänzliche Mangel an dieser
in Maimons Wissen ein unübersteigliches Hinderniß des Unterrichts werden. Das fühlte er jeht lebhaft; er fühlte es um so mehr, als er in
den seinen geselligen Kreisen der vornehmen Berliner Juden auch mit
der förmlichen Seite des Lebens bekannt geworden war, sowie mit Kunst
und schöner Literatur und als er, trop alles in seiner eigenthümlichen
Vergangenheit und einseitigen Verstandesausbildung gelegenen und ansämglich geltend gemachten Widerspruchs, sogar endlich Gefallen daran gesunden hatte.

Mit einer Fille bes philosophischen Wissens ausgestattet und wegen seines Scharssuns geschäht, wurde er in jenen Kreisen so beliebt, daß er ben Neid der jüngeren jüdischen Herren erregte, zumal da er auch bei den Damen gern gesehen war. Man führte also böse Nachrede über ihn, beschuldigte ihn — und das ja freilich nicht ohne Ursach — daß er ohne Verus unnütz dahin lebte, auch der Freigeisterei.

Zu letzterem hatten die Ankläger selbst keinen Grund, wenn sie auf ihre eigene Person und auf die Art sahen, wie aufrichtig sie selbst es mit ihrer Religion nahmen. Den ersteren Vorwurf abzuwälzen, entschlöß sich Maimon, da er zum Malen und zum methodischen Nachholen formeller Mängel zu alt erschien, einen Beruf zu erlernen, wozu er schon

einige sachliche Borkenntnisse in Physik und Chemie hatte. Er lernte also drei Jahre (75—78) lang in einer Apotheke; aber — wie es nicht zu verwundern ist — nur als theoretischer Zuschauer und nicht so, daß er jene Kunst vractisch auszuüben im Stande war, trothem ein Zeugniß ihn als fertig in diesem Beruse bezeichnete. Das benutzen die Neider auf's Neue und um das Maaß voll zu machen, beschuldigten sie ihn sogar der Lüberlichkeit.

Me Vorwürfe waren im Grunde unwahr, gewiß auch der letzte, obschon Maimon den mannigsachen Vergnügungen in Verlin eine Zeitlang nachgegangen ist. Das soll nun durchaus nicht unbedingt entschuldigt werden, aber dis zu einem gewissen Grade muß es bei einem Manne in jener Stimmung und Lage und an solchem Orte denn doch wohl geschehen, und keinesfalls darf man den Stad deshalb über ihn brechen, um so weniger, als der ehrliche Viograph gewiß die Wahrheit erzählt, wenn er berichtet, daß es seine Ankläger selbst waren, die ihn in lustige Gesellschaft und an unangehörige Orte auf ihre Kosten führten, und als er nicht mehr zugesteht, als daß sie ihm Gelegenheit gaben, die Annehm-lichkeiten des Lebens zu genießen, wovon er troß aller Gelegenheit gewiß nicht zu lasterhaften Gebrauch machte, wenn er jenen Gentlemans alsbalb selber seine Verachtung bezeigte, weil sie für nichts als sinnliche Dinge Empfänglichkeit hätten.

Mendelssohn, dem man alles hinterbrachte, ließ benn auch Maimon zu sich kommen. Dieser vertheidigte sich gegen den ersten Tadel, daß er auf gar keinen Lebensplan bedacht fei, mit ber in seiner Natur begründeten Neigung zum speculativen Leben und ber auf basselbe beruhenden Fähig= feit, burch Unterricht sich erhalten zu können; — wegen ber von ben heimtückischen Freunden vorgeworfenen Freigeifterei damit, daß er sagte: "Nicht die Schädlichkeit dieser Meinungen, sondern die Unfähigkeit dieser Herren, sie zu fassen und die Ausweichung eines solchen demuthigenden Geständnisses ist es, was sie gegen mich in Harnisch jagt." "Was aber ben britten Borwurf betrifft," — fuhr Maimon gegen seinen Gönner fort — "so sage ich Ihnen Herr Mendelssohn geradezu: Wir find alle Epikuräer. Die Moralisten können uns blos die Regeln der Klugheit d. h. den Gebrauch ber Mittel zur Erreichung gegebener Zwecke, nicht aber die Zwecke selbst vorschreiben." Nun, Maimons Zwecke waren boch durchaus wissenschaft= liche und bekennt er sich in angedeutetem Sinne als Spikuraer, so wird er auch klug genug gewesen sein, keine Dinge gethan zu haben, bie wirklich mit seinem Zwecke unverträglich gewesen wären und zu verurthei= len waren.

Ž,

Wenn Maimon schließlich Menbelssohn zugestand, daß er von Berlin weggehen müßte, so that er das sicherlich, um den Neidern und der bösen Nachrede, nicht um solchen ihn wahrhaft compromittirenden Thatsachen zu entgehen, wie es nach Fischer erscheint.

Auch gab ihm Mendelssohn ein sehr vortheilhaftes Zeugniß seiner Fähigkeit und Talente mit und wünschte ihm glückliche Reise.

Darnach klingt es denn boch sehr eigenthümlich und es ist höchstens zum zehnten Theil richtig, wenn K. Fischer sagt:

"Er las durcheinander [sic!] Dichter und Philosophen, Wolf, Locke, Spinoza, Longin, Hume u. s. w. Er lebte planlos [sic!], auch wohl lüderlich [!!]; am Ende ergriff er einen Beruf, für den er kein inneres Bedürfniß hatte und lernte drei Jahre lang die Apothekerkunst, ohne sie am Ende gründlich erlernt zu haben. Zuerst verlor er die Theilnahme seiner Freunde und Mendelssohn selbst gab ihm den Kath, Berlin zu verlassen. (S. 128)."

Es war aber weber "plankos" noch auch wohl "lüderlich," wie Mai= mon lebte. In erster Beziehung habe ich ja gezeigt, wie freilich von "Formlosigkeit," nicht von Zuchtlosigkeit in Maimons Studien die Nebe sein kann. Einem inneren Drange folgend, benselben aber auch zügelnd und beherrichend, hatte er nur eben mit einseitiger Richtung auf ben Inhalt consequente Fortschritte gemacht, und wenn in Folge der Berliner Anreaungen und Einflüsse seine ästhetische und literaische Theilnahme erwachte, so war es burchaus nichts Verkehrtes, daß er homer, Longin und andere Rlassiker, wenn auch blos in Uebersetzungen neben Locke und Spinoza las. Bas würde Kuno Fischer wohl sagen, wenn jemand, ber seine eifrige Beschäftigung mit den neueren deutschen und englischen Philosophen, besonders mit Kant, Kichte, Schelling, Hegel, mit Bacon und bessen Epigonen kennt, und nun hört, er läse auch Freitag's "Ahnen" ober Hense's Novellen in seinen Mußestunden, sich das wegwerfende Urtheil erlauben wollte: "Er lieft Philosophen und Romanschriftsteller Kant, Fichte, Schelling, Hegel, Bacon, Locke, Freitag, Hense u. f. w. burcheinanber!" Wäre bies nicht ein grundloser Tadel, ber tendenciös Beschäftigungen burcheinander mengte, die fehr wohl, ohne sich zu hindern, nebenein= ander getrieben werden können?

Was es aber mit Maimon's "Lüberlickeit" auf sich hat, so hat meine obige Darstellung wohl gezeigt, daß das ein Mythus böswilliger Nach=redner war, dem vielleicht kaum ein Körnchen wirklicher Ausschweifung zu Grunde lag. Und wenigstens hinsichtlich des Verhältnisses zum andern Geschlecht werden wir ein unzweideutiges Beispiel ehrenhaftester und lau=terer Gesinnung alsbald kennen sernen.

#### 14. Mnimon's neues Wanderleben und misliche Characterumftände.

Maimon reiste jest zunächst nach Hamburg. Aber ber Mann, an ben er empfohlen war, wollte nur Gelb sammeln und suchte ihn balb los zu werden. So beginnt nun nothgebrungen ein furzes Wanderleben. indem unfer Philosoph sich auf ein Schiff nach holland verdingt. Gin paar Wochen muß er auf dasselbe warten und als es die Elbmundung erreicht, halt widriger Wind es noch fechs andere auf; bann endlich geht es in See und nach drei Tagen ift er in Amsterdam. Er fährt von hier mit einer Treckschuite nach Grafenhagen, wo ein Mann aus vornehmer Berliner Familie sich von bort, wie er weiß, einen ihm befannten Hof= meister hat kommen laffen. Er vermiethet sich bei einer armen jübischen Frau und wird sofort durch einen Zufall bei berfelben mit einem gelehr= ten Manne bekannt und, nach eingehender Unterrebung, befreundet. Sobann besucht er ben Hofmeister, von bem er beffen herrn als ein höchst talentvoller Gelehrter vorgestellt wird. Gelehrte Anverwandte jenes vernehmen Hollanders prüfen und bewundern eines Abends feine Kenntniffe in ber Kabbala; indeß schon bei ebenderselben Unterhaltung verwandelte sich in Folge Maimons Aufklärung die Bewunderung in Haß und jene Gelehrten suchten ihn aus bem Hause bes Schwagers zu verbrängen. Es gelang ihnen aber nicht. Der vernünftige Mann behielt Maimon bei sich, der etwa neun Monate darin auf völlig freiem Fuß, übrigens aber sehr eingezogen, ohne jegliche Berufsbeschäftigung und ohne ersprießlichen Umgang lebte. So geschah es, daß sich hier einmal seine Stimmung ihm so verdüsterte, daß er nahe daran war sich das Leben zu nehmen.

Noch ein Vorfall aus dieser Zeit ist wichtig und dies zwar eben als Zeugniß seiner Gesinnung. —

Eine 45 jährige Fran, die dort durch franz. Unterricht sich ernährte, besuchte ihn einst und äußerte unwiderstehliche Begierde nach wissenschaftlicher Unterhaltung. Sie kam öfter zu ihm und bat endlich um die Ehre seines Besuches.

Diesen Wunsch erfüllte er auch einigemal, und der Umgang wurde vertrauter. Achten wir nun auf die Art, wie er sich weiter über diese Begebenheit äußert und in diesem Falle benimmt, so dürften alle Zweifel an seiner im Grunde vorhandenen Neinigkeit doch wohl schwinden müssen. Er erzählt:

"Wir unterhielten uns gemeiniglich über Gegenstände der Philosophie und schönen Wissenschaften u. dal. Da ich nun damals noch im Shesstande lebte, und Madam außer ihrer schwärmerischen Gelehrsamkeit, nicht viel Anziehendes für mich hatte, so dachte ich auf nichts als auf bloße Unterhaltung." Von der Dame aber, die schon ziemlich lange Wittwe war, hören wir dann weiter, daß sie sich in ihn verliebte. Zuerst hielt er ihre Blicke und romantische Art der Aeußerung für bloße Grimasse und Affectation. Endlich gestand die alte Närrin ihm ihre Neigung, worauf er sie auslachte, sich von ihr losriß und davon lief. Sie jedoch schrieb ihm einen höchst unpassenden und vorwurfsvollen Brief, worauf er mit folgendem Villet antwortete:

#### "Mabam!

Daß Sie sich geirrt haben, lehrt ber Erfolg. Sie sagen, ich sei ein ächter Spikuräer, Sie thun mir hiermit viel Ehre an. So wie ich ben Titel eines Epikuräers überhaupt verabscheue, so bin ich im Gegentheil auf ben Titel eines ächten Epikuräers recht stolz. Freilich gefällt mir an einem Franenzimmer bloß Schönheit. Da diese aber durch andere Talente erhöht werden kann, so müssen mir auch diese als Mittel zum Hauptzweck bei einem Franenzimmer gefallen. Im entgegengesetzen Fall kann ich ein solches Franenzimmer wegen dieser Talente blos schätzen, keinesweges aber lieben, wie ich mich schon mündlich darüber erklärt habe. Für die Gelehrsamkeit der Madame Dacier habe ich allen Respekt: sie konnte sich allenfalls in die griechischen Helben, die bei der Belagerung von Troja zugegen waren, verlieben und von ihren sie beständig umschwebenden Manen Gegenliebe erwarten, weiter aber auch nichts. Was übrigens, Madame, Ihre Nache anbetrifft, so fürchte ich diese nicht, indem die alles zerstörende Zeit, Ihre Wassen (Zähne und Nägel nämlich) zerbrochen hat! Ihr . . . . "

So endigte dieser settsame Liebeshandel; Maimon merkte, daß für ihn in Holland nichts zu thun sei. Denn in Holland war der Hauptbetrieb Geldssammeln und keine Neigung zur Wissenschaft. Auch konnte er wegen Mangel an Kenntniß der holländischen Sprache, in keiner Wissenschaft Unterricht geben.

Er beschloß beshalb über Hamburg wieder nach Verlin zurückzukehren und fand Gelegenheit bis Hannover zu Land zu reisen. Sin reicher Mann (M.), dem er Mendelssohns Empfehlung zeigte und seine dringende Umstände vorstellte, las jene bedächtig durch, ließ sich Dinte und Feder geben und schrieb ohne nur ein Wort mit ihm zu sprechen, darunter: "Auch ich M. . . . bezeuge hiermit, daß das, was Herr Mendelssohn zum Lobe des Herrn Salomon schreibt, seine völlige Nichtigkeit habe" und damit ließ er ihn gehen.

# 15. Aufenthalt in hamburg und vereitelte Absicht zum Christenthum überzutreten.

Endlich nach Hamburg gelangt, kam er jedoch wieder recht zum Bewußtsein der allerbedrängtesten Umstände, in denen er sich befand. "Ich war zu ausgeklärt," sagt er, "um zurück nach Polen zu gehen in Elend, Mangel an aller vernünftigen Beschäftigung, jedes Umgangs beraubt mein Leben zuzubringen, um in die Finsterniß des Aberglaubens und der Unwissenheit, woraus ich mich mit so vieler Mühe kaum losgemacht hatte, zurück zu sinsten. In Deutschland fortzukommen durste ich mir auch, aus Mangel an Kenntniß der Sprache, Sitten und Lebensart . . . keine Rechnung machen. Eine bestimmte Profession hatte ich nicht gelernt, in keiner besonderen Wissenschaft mich hervorgethan, ja ich verstand nicht ein= mal irgend eine Sprache, worin ich mich ganz verständlich machen konnte."

So entschlöß er sich benn — zumal da, wie er sich äußert, seine Nation weder "von einem solchen unplanmäßigen," noch auch "von einem vollkommen planmäßigen Studium" Gebrauch machen konnte und endlich der unnüßen Unterstüßung müde wurde, — um seine "zeitliche sowohl als ewige Glückseligkeit, welche von der Erlangung der Vollkommenheit abhängt, zu erreichen," und um sowohl sich selbst als andern nüßlich zu werden, die christliche Neligion anzunehmen. Er wandte sich deshalb an einen lutherischen Pastor. Dieser jedoch war ehrenhaft genug, das Vorhaben zu vereiteln, weil das von Maimon abgelegte Vekenntniß mit der christlichen Religion unvereindar war. Sehenso blied Maimon stark genug in aller Bedrängniß, nicht seine Ueberzeugung zu verleugnen, und hielt daran sest auf den Uebertritt zu verzichten, wenn mit seiner Ueberzeugung die Geheimnisse der christlichen Religion nicht durch allegorische Deutung zu vereinigen wären.

Denn, sagt er zu Ende des Aufsatzes, der sein Bekenntniß dem Geistlichen darlegte: "ich muß allen Anspruch auf eine Religion aufgeben, die mir zu lügen besiehlt, d. h. mit Worten ein Glaubensbekenntniß abzulegen, das meiner Vernunft widerspricht." Als daher in der Unterredung der Pastor frug: "Spüren Sie in sich keinen inneren Trieb zur christlichen Religion ohne Rücksicht auf alle äußerlichen Motive?" so antwortete ich: "ich müßte lügen, wenn ich dieses von mir bejahen sollte."

Der Pastor entgegnete wieder:

"Sie sind zu sehr Philosoph, um ein Christ werden zu können. Die Vernunft hat bei Ihnen die Oberhand, und der Glaube muß sich nach derselben richten. Sie halten die Geheimnisse der christlichen Religion für bloße Fabeln, und die Gebete bieser Religion für bloße Gesetze der Bernunft. Für jetzt kann ich mit Ihrem Glaubensbekenntniß nicht zufrieden sein. Der Pastor schloß mit der Aufforderung, nach der Erleuchtung durch den Geist des wahren Christenthums wiederzukommen.

Maimon jedoch sagte:

"Wenn dem so ist, so muß ich gestehen, Herr Pastor, daß ich zum . Christenthum nicht qualifizirt din. Das Licht, das ich empfangen werde, werde ich immer mit dem Lichte der Bernunft beleuchten. Ich werde nie glauben, auf neue Wahrheiten gerathen zu sein, wenn ihr Zusammenhang mit den mir schon bekannten Wahrheiten nicht einzusehen ist. Ich muß daher bleiben, was ich din, ein verstockter Jude."

Könnten wir bis hierher vielleicht Maimon beizustimmen geneigt sein, so wird jeder, für den es überhaupt noch etwas giebt, das dem Begreifen durch menschliche Vernunft spottet und doch das menschliche Gemüth in seiner Ganzheit so oft durchdringt, als dasselbe eines Denkens, Fühlens oder Wollens sich bewußt ist, welches geraden Wegs über die unendlichen Schranken es erhebend hinaustreibt, — so wird ein jeder derartig religiös Gestimmte wenigstens in dieser Stimmung dennoch das nicht mehr für ein religiöses Vekenntniß halten, was in den folgenden Sähen niederzgeleat ist, mit denen Maimon sich empfahl:

"Meine Religion — so sagt er — befiehlt mir, nichts zu glauben, sondern die Wahrheit zu denken und das Gute auszuüben. Werde ich selbst darin durch äußere Umstände gehindert, so ist dieses nicht meine Schuld. Ich thue was in meinem Vermögen ist."

Es ist aus dem Bildungsgange eines Autodidakten, der alles Wissen oder — denn mehr ist ja freilich nie möglich — alle Aneignung eines solchen sich selber verdankt, sehr begreistich, daß er an die Möglichkeit einer reinen natürlichen Religion glaubt. Sine unmittelbare übersinnsliche Sinwirkung, die nicht mit dem gewöhnlichen Gange individuellen Geschehens identisch ist und in dasselbe nicht ohne Rest aufgeht, war für Maimon ein Unding; sie erschien ihm unvernünstig, weil er sie nur im Widerspruch mit dem Raturgesetz zu verstehen vermochte und sich nicht zu der Anschauung zu erheben im Stande war, sir welche die ganzen noch so unermeßlichen NatureWelten doch nur Erscheinungen und Vildersind des göttlichen Geistes, der sie geschaffen und der in seinem Sbensbilde, dem menschlichen Geiste, der seine Schöpfung widerspiegelt, auch sich selbst unmittelbar anzukünden vermag.

Maimon blieb also Jube. Schlecht genug erging es ihm nun zu= nächst. Die Beschwerlichkeiten ber Reise und die mangelhafte Diät zogen ihm ein kaltes Fieber zu. Doch der Wirth, in dessen Herberge er auf einem Strohlager unter dem Dache zubrachte, hatte Mitleid und rief einen jüdischen Arzt, der ihn heilte.

Unterdessen ersuhr ein junger Mensch, der ihn von Berlin aus kannte, seine Ankunft und wies ihn an einen geschickten und braven Herrn, der ihn ebenfalls dort gesehen. Dieser erkannte schon den ungewöhnlichen Menschen, durchschaute aber bei einer Unterredung auch sogleich, daß die Vernachlässigung des Sprachstudiums das Haupthinderniß für eine Zukunft wäre. Er rieth ihm, das Gymnasium in Altona zu besuchen, wo sein Sohn studirte, um jenen Zweck zu erreichen. Für eine Unterstügung wollte er sorgen.

#### 16. Maimon auf dem Cymnasium in Altona. Besuch in Berlin. Mißglückte literarische Plane.

In der That nahm Maimon das Anerbieten an, bequemte sich bazu, das Versäumte in den Sprachen nachzuholen und lebte zwei Jahre ruhig und zufrieden in Altona. Er wohnte, da er sonst schon vielsach vorgeschritten und in manchen Gebieten bereits ein tüchtiger Gelehrter war, nicht allen Lehrstunden bei, sondern wählte sich nach Gefallen aus. Am Ende des zweiten Jahres erhielt er ein vorzügliches Zeugniß, das besonders seine philosophischen und mathematischen Kenntnisse rühmte; in den Sprachen blieb er zurück, odwohl er es im Lateinischen und Englischen bis zur Zufriedenheit der Professoren brachte; vom Griechischen aber hatte er sast gar seine Kenntnisse. Es zeigen das auch die orthographischen Fehler in den griechischen Wörtern seiner Schriften nur allzubeutzlich. Doch war dies ein Mangel, den er mit größeren Genien zu seiner Zeit, z. B. mit Schiller theilte.

So ausgerüstet besuchte er (etwa im Jahre 81) seine alten Berliner Freunde, vor allen Mendelssohn, und bat, da er nun Sprachkenntnisse erworden, ihn zu irgend einem seinen Fähigkeiten augemessenen Geschäfte zu gebrauchen. Sie geriethen auf den Einfall, daß er zur Aufklärung der polnischen Juden wissenschaftliche Bücher in hebräischer Sprache schreiben sollte. Sie wollten dieselben auf ihre Kosten drucken lassen.

Aber womit sollte der Anfang gemacht werden? Giner rieth, Basnage's Geschichte der Juden aus dem Französischen zu liesern, und an einer glänzenden Probe der Uebersetung, die Mendelssohn selbst befriedigte, zeigte er seine Fähigkeit dazu; ein anderer wollte lieber Neimarus' natürliche Nesligion haben. Mendelssohn hielt seine Meinung zurück, denn er sah ein, daß das alles ohne rechten Ruhen war.

Maimon war im Grunde berselben Ansicht, konnte jedoch nur durch Ersüllung dieser Borschläge der Freunde existiren und ging auf deren Rath, um besser Muße zu haben, nach Dessau. Bon hier aus entschied er sich dafür, ein mathematisches Lehrbuch in hebräischer Sprache abzuschsen. Diese Wissenschaften seien ja der Geistesentwickelung besonders fassen. Diese Wissensichen nicht mit Religion in Berbindung, sodaß sie bei ben polnisch züchschen Derthodoren keinen Anstoß erregen würden. Den Entschluß meldete er nach Berlin, und es kam die Antwort, daß er an die Ausführung gehen sollte.

Als die Arbeit fertig war, hatten sich die Freunde denn doch überslegt, daß auch sie ohne Erfolg sein würde und sie weigerten die Heraußsgabe, selbst die nur von Maimon in Anspruch genommene Entschädigung für die aufgewandte Mühe.

Mendelssohn blieb in der Zwistigkeit ganz neutral und suchte sogar die Freunde zu bewegen, für Maimon's Subsistenz zu sorgen. Aber verzgebens. Deshalb wendete sich Maimon nach Breslau.

### 17. Anfenthalt in Breslau. Verhältniß zu Ephraim Kuh und Garve. Hauslehrerberuf. Chescheidung.

Empfehlungsschreiben bahin hatte man ihm zwar mitgegeben, jedoch in wahrhaft empörender Weise noch ehe er angelangt sein konnte, Uriasbriese voransgesandt, die ihn auschwärzten. Er wurde kalt aufgenommen und war schon im Begriff abzureisen, als er den berühmten jüdischen Dichter Ephraim Kuh kennen lernte. Dieser gelehrte und edelsgesinnte Mann gewann Geschmack an Maimon und rühmte ihn überall bei den reichen Juden; wegen der Berliner Briese gelang es ihm indehnicht das Borurtheil berselben zu überwinden.

Misvergnügt über seine traurige Lage beschloß er sich mit christlichen Gelehrten bekannt zu machen. Diese sollten ihn dann bei den Reichen Seilehrten bekannt zu machen. Diese sollten ihn dann bei den Reichen seiner Nation empsehlen. Zu diesem Zwecke schrieb er einen Aufsatz, worin er seine Gedanken über die wichtigsten Gegenstände der Philosophie aphoristisch vortrug. Damit ging er zu Garve, der sich freundschaftlichst mit ihm unterhielt, ihm ein sehr gutes Zeugniß gab und ihn außerdem mündlich mit vielem Nachdruck dem reichen Banquier Sigmann Meier empsahl. — Dieser setzte ihm monatlich eine Summe aus und sprach auch mit Anderen deswegen.

Seine Verhältnisse verbesserten sich so allmählig, besonders aber war es die Thätigkeit als Hauslehrer, von der er lebte. Aber am

Selbststudium wurde er dadurch, zumal durch das Zusammenwohnen in einer Stube mit den Kindern gestört. Er versuchte also noch in die medicinische Wissenschaft durch Hören von Vorlesungen einzudringen; es gelang ihm aber nicht, da er einen Widerwillen gegen die Praxis derselben nicht überwinden konnte. —

Als nun auch seine Hauptschüler, die Söhne eines Herrn Zadig in den kaufmännischen Beruf eintraten und die Stunden aufgaben, so wurde seine Lage um so schlimmer, als jeht seine Fran mit dem ältesten Sohne aus Polen ihm nachgereist kam und seine sofortige Heimreise mit ihr oder Scheidung verlangte.

Schon durch einen Abgesandten nach Hamburg hatte sie früher jenes gesordert. Er hatte es jedoch abgelehnt; denn er fand sich noch nicht im Stande und befähigt, ehe er sich noch weiter gebildet hätte, unter den polnischen Wirrsalen unabhängig von den ihn verkehernden Juden zu leben: Auch jeht stellte er der Frau vor, daß die Aücksehr nicht sofort möglich wäre. Er müsse seine Lage erst den Berliner und Breslauer Freunden vorstellen und um ein par hundert Thaler Beistand ersuchen, um in Polen nicht abhängig von den Religionsverwandten zu leben.

Sie bestand jedoch darauf und so mußte er von zwei Uebeln das Kleinere wählen und in die Scheidung willigen, trotdem wie er versichert, es ihm doch "Leid that, eine Frau, der er einst gut gewesen, zu verlieren." Und doch hatte er diese Frau nicht geheirathet, sondern als Kind war er willenlos zu ihrem Gatten geworden und das unter den empörendsten Verhältnissen. Es ist also nicht richtig, daß er sich nicht um sie kümmerte, sondern nur dies ist der Fall, daß er aus jenen gräulichen Umständen seiner Heimath, in der er es nicht aushalten konnte, fortging und fortgehen mußte.

Er that nichts anderes, als daß er selbst Weib und Kind der Wahrsheit halber verließ und allein dem Göttlichen nachging, da jene nebst den Berwandten solches Streben verkeherte und zu verstodt blieb, um ihm zu solgen. Auch jest suchte er Fran und Sohn zu überreden, in Deutschland zu bleiben und besonders jenem es deutlich zu machen, daß er durch seine Anleitung und durch Unterstützung von Freunden sich hier besser entwickeln würde. Die Borstellungen, welche Eindruck gemacht hatten, redeten indeß die orthodogen Juden, die besucht wurden, dem Sohne aus, und dieselben stellten auch der Mutter vor, sich nichts merken zu lassen, sondern erst das Geld zur häuslichen Einrichtung sich vom Gatten zu verschaffen und dann erst die wahre Absicht kundzuthun und auf Shescheidung zu bestehen. Diese wurde denn endlich auch vollzogen. Noch

einige Zeit darauf blieb Maimon in Breslau, dann aber ging er zum vierten Male nach Berlin.

#### 18. Vierter Berliner Aufenthalt nach Mendelsohn's Tode. Bufluchtsstätte beim Grafen Kalkrenth.

Hier war Mendelssohn inzwischen gestorben (— es war also im Frühjahre 1786 und Maimon 52 Jahre alt —) und so kam Maimon zunächst in die peinlichste Lage. Aber durch Unterstützung von Freunden brachte er es trot neuer Verketzerungen doch dazu, sich in einem Dachstützlen bei einer alten Frau einmiethen zu können.

Nun studiert er die Kritik der reinen Vernunft, von welcher er schon so viel gehört und versertigt einen Kommentar darüber, der Kant's Beifall erhält und legt sich überhaupt mit der größesten Snergie auf eine reichhaltige schriftstellerische Thätigkeit. Er verband sich in Folge dessen auch mit K. Ph. Moriz zur Herausgabe des Magazin für Erf. Seelenkunde.

Noch im Jahre 1793, als der zweite Theil seiner Selbstbiographie von jenem herausgegeben wird, beschließt Maimon deren vorletzes und das lette erzählte Kapitel also:

"Noch hab' ich nicht den Hafen der Ruhe erreicht, sondern quo nos fata trahunt retrahunt que sequamur." — Diese fata trahunt retrahunt fata führten ihn endlich in das Haus des Grasen Kalkreuth, bei dem er einen sorgenfreien Zufluchtsort fand und welchem er auch seine 1797 bei Gerh. Fleischer in Leipzig erschienenen "Kritischen Untersuchungen über den menschlichen Geist oder die höhere Erkenntniß und Willensveränderung" gewidmet hat. Er starb im Jahre 1800 auf dem Gute des edel gesonnenen Mannes, der sich selbst als philosophischer Schriftsteller bekannt aemacht hat.

Ich beschließe biese wesentlich an die Darstellung des Selbstbiographen sich anlehnende Lebensbeschreibung Maimons, indem ich anstatt eines eigenen Schlußwortes folgende Stellen aus dem Vorbericht von K. Ph. Moris mittheile.

"Diese Lebensbeschreibung — so urtheilt er — bedarf keiner Anpreisung, . . . sie wird für einen jeden anziehend sein, dem es nicht gleichgültig ist, wie die Denkkraft, auch unter den drückendsten Umständen, sich in einem menschlichen Geiste entwickeln kann, und wie der ächte Trieb nach Wissenschaft sich durch Hindernisse nicht abschrecken läßt, die unüberssteiglich scheinen.

33

Man wird durch die Erzählung des Verfassers selbst in die Gegend und unter die Menschen versetzt, wo der Zufall ihn geboren und die Vernunft seinen Geist zu einer Vildung reisen ließ, die auf diesem Voden keine Nahrung fand, und deswegen unter einem fremden Himmels= strich suchen mußte, was ihr einmal zum Bedürfniß geworden war.

Und es ift gewiß merkwürdig, wie das geistige Bedürsniß bis zu bem Grade steigen kann, daß Noth und Mangel, und das äußerste Elend, welches der Körper erdulden kann, erträglich wird, wenn nur jenes Be-bürsniß nicht unbefriedigt bleibt.

Dergleichen Beispiele aber sind lehrreich und wichtig, nicht nur wegen ber besonderen Schicksale eines einzigen Menschen, sondern weil sie die Würde der menschlichen Natur an's Licht stellen und der sich emporarbeitenden Vernunft ein Zutrauen zu ihrer Kraft einflößen."

#### Maimon's Schriften.

Das Jahrzehend 1790—1800 umfaßt Maimon's für die Geschichte der Philosophie jener Zeit wichtigen Schriften:

Betreffs Studiums ber Krititit ber reinen Bernunft fagt er:

"Die Art, wie ich dieses Werk studierte, ist ganz sonderbar. Bei der ersten Durchlesung bekam ich von jeder Abtheilung eine dunkle Vorsstellung; nachher suchte ich diese durch eigenes Nachdenken deutlich zu machen und also in den Sinn des Verkassers einzudringen, welches das eigentliche ist, was man sich in ein System hineindenken nennt; da ich mir auf eben die Weise schon vorher Spinoza's, Hume's und Leibnizen's System zu eigen gemacht hatte, so war es natürlich, daß ich auf ein Coalitionsversahren bedacht sein mußte. Dieses fand ich wirklich und septe es auch in Form von Anmerkungen und Erläuterungen über die Kritik der reinen Vernunft nach und nach auf, so wie dieses System sich bei mir entwickelte, woraus zulet meine Transcendentalphilosophie entstand. Maimon's Leben. 2. Aust. C. XVI. S. 252 ff.

Auf Nath von Marcus Herz wird mit einem Brief des letzteren das Manuscript an Kant gesendet. Die Antwort des letzteren ersolgte nach geraumer Zeit. Wegen seiner vielen Arbeiten habe er das Manuscript nicht genau lesen können und sei schon entschlossen gewesen, dasselbe zurückzusenden, "allein ein Blick, den ich darauf warf, gab mir bald die "Borzüglichkeit desselben zu erkennen und daß nicht allein niemand von "meinen Gegnern mich und die Hauptfrage so wohl verstanden, sondern "daß auch nur wenige zu dergleichen tiesen Untersuchungen so viel Scharf-"sinn besitzen möchten, als Herr Maimon."

Auf Maimon's Anfrage an die Jen. Lit. Ztg., warum die Anzeige bes gebruckten Buches so lange auf sich habe warten lassen, wird erwistert: drei der spekulativsten Denker hätten die Anzeige des Werkes als zu schwierig abgelehnt.

1) Dieser Versuch über die Transscenbentalphilosphie enthält Maismons kritischen und skeptischen Standpunkt. Commentirend und dispus

tirend folgt er der Kant'schen Kritik nach.

Kant urtheilte über bas gebruckte Buch ungunftig und schrieb im

März 1794 an Reinhold:

"Was z. B. ein Maimon mit seiner Nachbesserung der fritischen Philosophie (dergleichen die Juden gern versuchen, um sich auf fremde Kosten ein Ansehen von Wichtigkeit zu geben) eigentlich wollte, habe ich nie recht fassen können und muß dessen Zurechtweisung Anderen überlassen."

2) 1791: "philosophisches Wörterbuch ober Beleuchtung der wich= tigsten Gegenstände der Philosophie in Alphabet=Ordnung." In ver=

gleichender oder eklektischer Absicht ist es verfaßt.

3) 1793: "über die Progressen der Philosophie." Diese Schrift enthält eine Auseinandersetzung seines steptischen Standpunktis zum dogmastischen und kritischen.

4) 1793: "Streifereien auf dem Gebiete der Philosophie." Sie

betreffen das Verhältniß von Maimon zu Reinhold.

5) 1794:\*) "Bersuch einer neuen Logik ober Theorie des Denkens nebst angehängten Briefen des Philalethes an Aenesibennus.

6) 1794: "Die Kategorien des Aristoteles" mit Anmerkungen erläustert und als Propädeutik zu einer Theorie des Denkens dargestellt.

- 7) 1797: "Kritische Untersuchungen über den menschlichen Geist ober das höhere Erfenntniß- und Willensvermögen."
  - 8) Maimon's Auffätze finden sich für Zeitschriften:

im Berliner Journal für Aufflärung.

in der Berliner Monatsschrift.

in der Deutschen

in bem Berliner Archiv ber Zeit.

im Moriz'schen Magazin für Erfahrungs-Seelenlehre.

<sup>\*)</sup> Richt 98, wie bei Kuno Fischer.

### III. Maimon's geschichts=philosophische Bedeutung.

#### 1. Vorbemerkung.

Die nachfolgenden Blätter haben den Zweck, auch von der wissenschaftlichen Bedeutung Maintons dem Leser der vorangehenden Lebensbeschreibung eine wenigstens ungefähre Vorstellung zu geben; auf eine vollständige nuß gemäß dem Umfange, den dies Buch nur haben soll, verzichtet werden. Es kann dies um so mehr geschehen, als in den größeren geschichtsphilosophischen Werken sich im Ganzen zuverlässige und klare Darstellungen von Maintons Lehre finden, besonders dei Kund Fischer, bei Zeller, und am besten bei Erdmann.

Meine für diese Stelle bestimmte Darlegung von Maimons Leistungen und Forschungen im Gebiete der Philosophie ist deshalb so eingerichtet und dahin begrenzt, daß ich blos den geschichtsphilosophischen Ort und den Standpunkt dieses Denkers angegeben habe und auch dieses beides nur hinsichtlich Siner Richtung, die freilich die wichtigste ist, in welcher er gewirkt hat, nämlich hinsichtlich der erkenntniß-theoretischen.

# 2. Die Erkenntnistheorie, ihre Bedeutung und Gestaltung durch Kant als Voraussetzung für Maimon's Lehre.

#### a. Die Bedentung ber Erkenntniftheorie und ihre Begründung burch Rant.

Die Erkenntnistheorie, durch deren Behandlung Maimon sich vorzüglich als ächter Philosoph bewährt hat, war, als er ernstlich zu speculiren begann, eine eben erst entstandene Zweigwissenschaft der Weltweisheit, zugleich aber der wichtigste und grundlegende Theil derselben. Ihr Schöpfer ist Immanuel Kant, zwar nicht in dem Sinne, daß er sie entbeckt hat, sondern vielmehr dadurch, daß er die zu ihr gehörigen, schon sonst behandelten Probleme in einer Tiese aufgefaßt und durchgearbeitet hat, wodurch sie erst fähig wurden, Inhalt einer nicht nur selbstständigen und in sich abgeschlossenen sondern auch einer Fundamental-Disciplin der philosophischen Wissenschaft zu werden.

Diese wichtige, ben Mittelpunkt ber heutigen philosophischen Bewegung bilbende Wissenschaft, ist trothem weber historisch noch sachlich ein vorausssehungsloses Gebiet. Ihre geschichtliche Voraussehung bilben ja eben die Kant unmittelbar vorausgehenden metaphysischen und psychologischen Unterssuchungen über die Entstehung der Nothwendigkeit unserer Erkenntniseurtheile; ihre sachliche Voraussehung ist die Thatsache einer Vielheit einzelner Wissenschaften, welche aus sich allein heraus außer Stande sind, die Nothwendigkeit zu begreifen, die für ihre Ergebnisse gefordert wird. In beiden Kücksichten war es im Besonderen die im Grundsahe der Caussalität behauptete Nothwendigkeit, durch die der Anstoß zur kritischen Forstäung gegeben wurde.

Es giebt überhaupt kein voraussetzungsloses Wissen und, wenn ein voraussetzungsloses Versahren gefordert wird, so kann es nie den Sinn haben, einen absoluten Anfangspunkt zu sinden, — ein für uns Menschen unmögliches Ziel, — sondern nur den, daß wir, gerade weil wir der Voraussetzungen, die eine zu erklärende Aufgabe in sich trägt, uns bewußt sind, von allem absehen sollen, was den Kern der zu erkennenden Erscheisung verdeckt. Voraussetzungslos versahren heißt also, etwas möglichst rein und isolirt betrachten, es nur unter den Voraussetzungen denken, von denen die Vorstellung desselben nicht absehen kann ohne die Erscheisung in ihrer Eigenthümlichkeit als solche und ohne sich selbst als Vorstellung aufzuheben.

Dies ist wichtiger als es erscheint. Hat es doch eine unmittelbare Beziehung zu dem, was uns hier angeht. Denn die Beachtung jenes Sachverhalts war es allein, was Kant sogleich den Nagel auf den Kopf treffen ließ und wodurch er der Columbus wurde, der das Ei, in dem das Näthsel der Gewißheit der Erkenntniß steckte, zum Stehen brachte. Er fragte sich, welches sind die geringsten Boraussehungen, von denen das Bewußtsein der Gewißheit begleitet ist, und fand, das sei das Bewußtsein selbst, zugleich aber in der Bestimmung, ein Bewußtsein von etwas zu sein, das nicht ein blos Bewußtseiendes ist. Das Bewußtsein ist freilich das allgemeinste und nothwendigste Sein, darum der unmittelbarste Gegenstand fritischer auf unbedingte Gewißheit ausgehenden Erkenntniß. Soweit ist Kant mit Descartes, der kritische Philosoph, mit dem dogmatischen Indealisten einig.

Aber dies Bewußtsein — das hält Kant fest und dies unterscheidet ihn — ist zugleich mein Bewußtsein, es ist nicht rein, sondern an gewisse Schranken gebunden. Zunächst ist es dadurch zugleich Bewußtsein von etwas, das nicht ein blos Bewußtseiendes ist und es ist eine Beziehung

auf bieses Etwas. So hat es eine Schranke, die aller seiner Bethätigung vorangeht: Die Thatsache der Möglichkeit einer sünnlichen Affektion übershaupt, den Grund der Erscheinung. Denn keine Erscheinung ist ohne etwas, wovon sie Erscheinung ist, denkbar. Es ist das Kantische "Ding an sich" als etwas, das zum Theil außerhalb des Bewußtseins liegt und dessen Grenze nach Seiten der Erschrung zu bildet. Letztere nämlich gilt zunächst als Inbegriff der sinnlichen Eindrücke.

Diese Erfahrung mit ihrem reichen Inhalte ist die Boraussetzung der kritischen Philosophie, welche auf die Gewißheit ihrer Erkenntniß geht und bei solcher eben beschriebenen Erhebung über die Ersahrung, die kein Losreißen von dieser ist, zunächst die Möglichkeit einer Affektion überhaupt als erste Voraussetzung aller Gewißheit entdeckt.

Um nun weiter die Natur der Gewißheit festzustellen, untersuchte Kant die Art, wie dieselbe in bem Berfahren des Bewußtseins bei der Bethätigung an dem Inhalte der Fachwissenschaften gewonnen wird und die Kriterien dieser Bethätigung. Diese waren die des Allgemeinen und Nothwendigen und das Mittel, einen Inhalt von solchem Werthe zu erlangen, das der Abstraktion. Indeß dies Mittel wurde in der Bethätigung an ber Erfahrung, wie eine Selbstbefinnung zeigte, seinem Ziele nicht gerecht. Es stellen sich nämlich ber Abstraktion Schranken von so urfprünglicher Konstanz entgegen, daß deren Ueberschreiten die Abstraftion und Denkthätigkeit selbst aufheben und vernichten würde. Eine berartige Bernichtung ist unstatthaft ober vielmehr unmöglich für eine kritische Betrachtung, die zwar nicht alle Producte des Denkens als Thatsache aber doch dies selbst sogar als die unmittelbarste Thatsache ansieht und beshalb nicht von dem jenigen laffen kann, ohne welches diese Thatsache und dadurch alles Sein, das ihr gegenüber nur ein vermitteltes ift, nicht fein und durch dessen Vernachlässigung fie sich aufheben würde.

Vielmehr wie vor aller Bethätigung des individuellen Bewußtseins eine konstante Grenze desselben sich darstellte, so zeigen sich jetzt auch nach Bethätigung desselben dergleichen Schranken und damit im Bewußtsein ursprüngliche Momente, die über dessen Individualität hinsaussilbren.

Es ist eine realistische Seite von Kant's Lehre ein vom individuellen Bewußtsein und von allem Bewußtsein Unabhängiges anzuerkennen; es ist zugleich aber idealistisch, dieses Ursprüngliche für ein wahrhaft Allgemeines nicht sinnliches Etwas anzusehen und überdies auch im Bewußtsein ein dergleichen Ursprüngliches von unbedingter Allgemeinheit und Nothwendigkeit, falls Gewißheit möglich sein soll, zu fordern.

Daburch steigert sich das Bewußtsein des Menschen selber zu einem nicht blos individuellen Subject, und dies verbürgt die Selbstständigkeit des Geistes gegenüber der zerstreuten Einzelheit und Mannigsaltigkeit der Ersahrung.

Ein absolut Subjectives allein vermag aber auch die Geltung für nicht blos individuelle Auffassung und darum die Objectivität zu versbürgen. Denn eine absolute Subjectivität schließt die Objectivität des Einzelnen, sofern dieses nicht blos solches ist, sondern auch als Moment jener irgendwie in ihr enthalten ist, gerade in sich ein, nicht von sich aus.

#### b. Grundzüge von Kant's transscendentaler Alesthetik und Logik.

Wer also wie Kant, nach der Möglichkeit der Erkenntniß fragt, der betrachtet, wie ich früher an anderer Stelle\*) gezeigt habe, die Erkenntniß zwar als ein Objekt, deshalb aber doch nicht wie ein Ding oder wenigstens nicht als ein Ding wie andere endliche Dinge.

Nun ist aber die Erkenntniß etwas, von dem bei einer in solcher Weise angestellten Selbstbesinnung das Bewußtsein nicht loskommt. Und doch besteht das Bedürfniß, daß die Erkenntniß in ihrer Gewißheit erklärt werde. Dies ist nur möglich, falls sie ein Produkt von Faktoren ist, deren Einer wenigstens für etwas Ursprüngliches, allem Thatsächlichen nicht in zeitlicher, sondern in unbedingter Weise Boranstehendes gelten muß.

Dies behauptete Kant und versuchte es zu beweisen. Zunächst durch eine in psychologischer Analyse bestehende Zurücksührung des Bestandes der Erkenntniß auf seine einsachsten Elemente und sodam durch eine an dem Leitsterne unbedingter Allgemeinheit und Nothwendigkeit einhergehende, d. h. durch eine an der Grenze der Abstraktion, die dieses Ziel nicht erreicht, erwachten Selbstbesinnung, die das Ursprüngliche heraushob, was sich in jenen Elementen offenbarte; endlich durch den Nachweis, daß nur durch dies letztere Moment die Gewisheit in den besonderen Erkenntnissen gewonnen wird. Wie konnte dies aber, da alle Erkenntniß zugleich und zunächst etwas Thatsächliches ist, wohl anders geschehen als durch Analyse der individuellen Erscheinungsweise der Erkenntniß in der Ersahrung? Aber der bei solcher Analyse gewonnene psychologische und physiologische Thatbestand durfte nur als das Material gelten, auf das angewendet, die Frage nach dem Ursprünglichen erst ihren präcisen Sinn erhielt.

Darum ging Kant wohl von der Erfahrung aus und analysirte sie, aber er blieb nicht bei ihr stehen.

<sup>\*)</sup> Siehe meine "Borstubien zur Erkenntniß bes unerfahrbaren Seins". Bonn 1876 bei May Cohen & Sohn. Deft I, S. 38 und S. 85 fg.

Dabei zeigte sich, daß dieselbe zusammengesetzt sei aus zwei Kaktoren ber Erkenntniß, ber Junktion der Sinnlichkeit und ber des Berftandes. In beiben entbeckte er sich gleich bleibende Momente in dem Sinne, baf sie nicht blos etwas sind, was verschiedene Erfahrungen und unter verschiedenen Berhältnissen als ein Unveränderliches überdauert, sondern etwas, was früher als alle Erfahrung überhaupt ist. Solche konstante Momente waren in der Sinnlichkeit Raum und Zeit. Denn

- 1) sind fie nicht von der Erfahrung geborgt, da man überhaupt nie ohne sie eine Erfahrung machen kann, sie vielmehr zu jeder schon nöthig find;
- 2) sind sie nothwendige Vorstellungen und zwar im strengsten Sinne. Können wir doch alle Gegenstände aus Raum und Zeit wegbenken, letstere aber nicht oder wir vollzögen eine Abstraktion, die sich als solche auch als Denkakt zerftört und selbst entleibt, nicht eine solche, beren Brodukt nur ein nicht Wirkliches ist, aber boch, sofern jener Denkakt nur als solcher real bleibt, Abbild eines Wirklichen sein kann.
- 3) find fie keine aus vielen Borftellungen abgezogenen Begriffe. Die Bestandtheile, aus denen sie zusammengesetzt erscheinen könnten, sind vielmehr Theilungen, Sinschränkungen ber Sinheit.
- 4) sind sie Vorstellungen einer unendlichen Größe.

Wie Kant in ber Ordnung ber Sinnlichkeit ein absolut Konstantes sah und mit dem ihm eigenen genialen Scharfblick als die Ursachen folcher Konstanz Raum und Zeit erfaßte, so geschah das Gleiche hinsichtlich bes Berftandes. Wenn die Sinne unmittelbar auf Gegenstände gehen und sie anschaulich vorstellen, so verknüpft der Verstand sie denkend und es entspringen Begriffe. So ist er Grund ber Einheit des Mannigfaltigen. Mindestens zwei Vorstellungen verbindet er im Urtheile. Etwas als ein Merkmal mit einem Dinge vergleichen heißt urtheilen.

Auch in dieser Runktion der Cinheit des Bewuftseins erblickte Kant ein Konstantes. Es mußte ein solches geben, falls zufällige Wahrnehmungsurtheile zu nothwendigen Erfahrungsurtheilen werden sollten. Es war eine eigenthümliche Ginficht, welche bie mahre Bedeutung ber Rategorien uns in beren Uebereinkommen mit ber verschiebe= nen Art und Beise, wie burch bas Konstante bas Mannigfaltige auf eine Einheit bes Bewußtseins bezogen wird, erkennen ließ. Aber eben darum ist das Konstante in der Sinheitsfunktion der ursprüngliche Grund, wegen bessen die blos formale Beziehung in den logischen Urtheilen überhaupt eine reale Bedeutung hat, daher für eine Abstraktion, die ein formales Abbild des Seienden ift, gelten kann, und nicht ein bloßes Phantafiebild ift.

Mit ben reinen Formen ber Sinnlichkeit und bes Berstandes ift indeß der Bestand des Ursprünglichen noch nicht vollständig dargelegt. Diese Darlegung eines Ursprünglichen kann man als die ibeale Seite ber Kantischen Philosophie ausehen, weil sie auf ein rein geistiges, allem Sinnlichen vorangehendes Wirkliche ausgeht. — Ich sagte, ber Beftand bes letteren hinsichtlich ber Erkenntniß sei mit Raum, Zeit und Rategorien noch nicht erschöpft. Denn wenn Sinnlichkeit und Berftand, auch isolirt betrachtet, wie bisher geschehen, konftante ber Erfahrung vorangehende Bedingungen enthielten, fo beweift bies nur, bag ber Geift, ber jene Funktionen ausübt, dergleichen ursprüngliche Wesenheiten besitzt, nicht daß Dieselben für die Erkenntnisse, für die wissenschaftlichen Wahrheiten über die Manniafaltigkeit der Erscheinungen, — für jene Wahrheiten, die aus Urtheilen bestehen, in denen beide Funktionen zusammen wirken muffen - irgend welche nothwendige Bedeutung haben; ja, worauf es zunächst ankommt, es ist nicht mal klar, wie sie solche auch nur haben können. Mit einem Worte: Es bedarf eines Bindegliedes zwischen ben reinen fonstanten Formen ber Sinnlichkeit und bes Verstandes, beren Ursprünglichkeit nicht in ihrer für die thatlächliche Erkenntniß gleichgültigen Absonderung von den anderen Funktionen, sondern vielmehr selbst in ihrer zu solcher Erkenntniß erforderlichen Berknüpfung auch nur der Möglichkeit

nach eingesehen werden soll.

Dieses Bindeglied ift nun die Zeitform. Denn diese ist allgemeiner als die des Naumes. Dieser ist reine Anschauungsform nur für alle äußeren Gegenstände, für alles, was als ein Ausgedehntes erich eint und als Nebeneinander uns finnlich berührt. Die Zeit hingegen ift eine Form für alles, was überhaupt den Sinn rührt; die Ordnung, welche durch sie gewonnen wird, beherrscht alles Sinnliche. In Sonder= beit aber ist sie Form bes inneren Sinnes und für dasjenige, was mit feinem räumlich ausgebehnten ober materiellen Organe und bennoch unterschiedlich erfaßt wird, wie 3. B. alle rein selischen Erscheinun= gen: Bebanken, Gefühle, Empfindungen, Strebungen, beren Außerung für andere freilich auch des Raumes bedarf, was nicht von deren Auf= faffung im eigenen Bewußtsein gilt. In ber Empfindung bes Gugen ftedt nichts vom "Nebeneinander," im Schmeden beffelben freilich. Dies ist ja physisch ober boch zugleich physisch und materiell bedingt. Es giebt also solche einzelne Erfahrungen, die nur zeitlich aufgefaßt werden können, es giebt jedoch keine, die blos räumlich erfaßbar wären. Alle, auch die räumlich geordneten, muffen, um bewußt zu werden, stets auch zugleich in die Form bes inneren Sinnes, in die Zeitform eingegangen scin. So ist diese gleichartig mit allen Erscheinungen, indem jede empirische Borstellung in ihr enthalten ist, und gleichartig mit den Kategorien, als allgemein und a priori, und dadurch geeignet, ein Bindeglied zwischen beiden zu werden.

Man denke also die Kategorien in Küsscht auf die Zeitsorm, rein in dieser angeschaut und durch sie eingeschränkt, so erhält man neue Sinheitssormen a priori, die im Stande sein werden, das thatsächliche Zusammenwirken von Verstand und Sinnlichkeit in der Bethätigung am Erfahrungsinhalte hinsichtlich seiner Möglichkeit a priori zu erklären und zu bestimmen.

Es ist der Juhalt dieser Einheitssunktion, den die Grundsätze des reinen Verstandes bei Kant aussprechen. Sie sind die obersten synthetischen Erkenntnisurtheise a priori, die aller Erfahrung zum Grunde liegen.

Sie erklären die wahre Gewißheit derselben nach dem Princip, daß solche nur dann für uns erreichbar ist, wenn unser Geist es ist, den, als einen nothwendig und streng allgemein erkennenden, dieselben ursprünglichen Bedingungen leiten, welche das innere Band des mannigsachen Erfahrungseinhaltes sind.

Ein solcher Grundsat ist nun auch der der Kausalität. Er drückt eine Art der durch die Zeitvorstellung vermittelten und realisirten ursprünglichen Beziehung der Einheitsfunktion auf den in Rann und Zeit zugleich gegebenen sinnlichen Erfahrungsinhalt aus, den er also als eine der ursprünglichsten Synthesen allgemeingültig und nothwendig bestimmt. Derselbe lautet nach Kant so:

"Alle Veränderungen geschehen nach dem Gesetze der Verknüpfung von Ursache und Wirkung." Von ersterer sagt Kant, daß sie "die letztere in der Zeit als Folge und nicht als etwas, was blos in der Einbildung vorgehen . . . . könnte, bestimme."

Es ist diese Erkenntnistheorie, an die Maimon anknüpft und gegen die er sich zum Theil wendet, wie es nun kurz angedeutet werden soll.

### 3. Maimon's pilosophischer Standpunkt.

#### A. im Allgemeinen.

a. Nücksichtlich bes Verhältnisses zur Richtung Fichte-Hegel= Schelling.

Was nämlich die nur nach Kenntnisnahme der hier vorgetragenen Grundzüge von Kant's Lehre verständliche geschichts-philosophische Bebeutung

Maimon's betrifft, so ist er, um es kurz zu sagen, der Urheber jener philosophischen Richtung, in der ein Fichte, Hegel und Schelling übereinkommen; er ist der Urheber jenes spekulativen monistischen Idealismus, welcher in der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts nicht nur in der Philosophie sondern in der gesammten Wissenschaft und selbst im Leben eine Herrschaft ausgesibt hat, deren Folgen noch immer sehr wahrnehmbar sind. Auch viele der wichtigsten akademischen Lehrstühle Preußens und Deutschlands sind noch immer mit Vertretern dieser Richtung besetzt oder doch mit solchen Männern, die aus derselben hervorgegangen und ihre eigenen Lehren nur als Modificationen jener betrachtet wissen wollen. Das gilt von Kosenkranz in Königsberg, zum Theil von Zeller und Harms, gänzlich von Michelet und Werder in Verlin, es gilt durchaus von Erdmann in Halle und von Kuno Fischer zu Heibelberg.

Sie alle huldigen einer Ansicht, in Folge beren ihre Forschung auf ein Ziel gerichtet ist, welches ber letztgenannte mal so ausdrückt: "Erklärung ber Empfindung aus dem Grunde des Bewußtseins."

Eine solche Aufgabe war wegen ber oben bestimmten realistischen Seite seiner Lehre für Kant unmöglich. Die Empfindung setzte einen transsendentalen Grund voraus, der zwar etwas Ursprüngliches und konstant Allgemeines und Nothwendiges war, an dem aber kein Bewußtsein rühren konnte und das zum Theil auch außerhalb des ursprünglichen menschlichen Bewußtseins lag, so sehr dies letztere auch hinsichtlich dieser a priorischen Seite ihm verwandt sein mochte.

## b Zu Reinholds Clementarphilosophie und zu "Neuesidemus."

Maimon jedoch ist es, der zu einem Standpunkte, von dem aus jenes von Kuno Fischer gut formulirte Problem sich darbot, den ersten nachhalstigen Anlaß gegeben hat. Denn was für Schritte K. L. Neinhold und Gottl. E. Schulz, lehterer in dem im Jahre 1792 erschienenen und gegen ersteren gerichteten "Aenesidennus" gethan hatten, so waren dieselben durchaus nicht von der Art, daß sie für sich allein zu jenem Standpunkte hätten führen müssen. Indessen von Maimon's an Kant geübter Kritik läßt sich das wohl behaupten.

#### a. Reinhold's Absicht.

Des "Aenesidemus" Skepticismus und Neinholds Elementar= philosophie sind in der That Nückschitte im Verhältniß zu Kant. — Neinhold versuchte zwar eine auf die Einheit des Princips gerichtete Fortbildung der Kantischen Lehre, bewerkstelligte sie aber so unglücklich, daß er dabei in die bloß empirisch-psychologische Behandlungsweise der Erkenntnistheorie zurücksel.

Weil alle Grundvermögen in der theoretischen Nichtung des Bewußtseins bei Kant darin übereinkommen, Vermögen der Vorstellungen zu sein, so sollten auf die "Vorstellung" alle zurückgeführt werden. Das heißt aber auf eine Acußerung von Grundkräften diese selbst zurückführen oder die Sache auf den Kopf stellen.

Ueberdies ist eine Vorstellung etwas blos Thatsächliches, Sinzelnes, Individuelles. Sin solches zum obersten Princip der Erkenntniß und seiner Gewisheit zu machen, vermochte nur der, welcher den kritischen Standpunkt gar nicht begriffen oder nur oberstächlich aufgefaßt hatte. Das ist der Sachverhalt, der nach unserer obigen Sizzirung desselben nicht mehr zweiselhaft sein darf. Das ist zugleich der Irrthum Reinholds.

### 8. Des Aenefibenns Ginwände gegen Kant.

"Aenesibemus" wiederum suchte nachzuweisen, daß nolens volens bei Kant eine Wirkung deszenigen vorausgesetzt werde, was ja nach ihm außerhalb des Bereichs aller nothwendigen Wirkung liegen sollte, nämflich des Dinges an sich.

Auch Aenesidenus irrt, da letteres nach Kant nur außerhalb des Bereichs aller erkennbaren nothwendigen Wirkung und auch nur zum Theil außerhalb dieses Bereichs liegt.

Weil Aenesidemus diesen Anterschied nicht begriff — und wenn derselbe nicht vorläge, so hätte er mit der Folgerung Necht gehabt — gerieth Kant's Lehre für ihn mit sich selber in Widerspruch. Bringe sie doch, da sie die Affektion jener Dinge an sich zur Gewißheit erfordern, diese nur zu Stande durch etwas, dessen Hülfe sie, die sich auf Erscheinungen beschränken wolle, ablehnen nutsse. Falle diese Hülfe weg und bleibe doch das Ding an sich bestehn — und das nuß es freilich als Seinsgrund, wenn auch als unbegriffener, — so gäbe es einen Niß in dem Bande der Gewißheit, die also gar nicht vorhanden sei.

Deßhalb wird "Aenesidamus" zum "Skeptiker" und kehrt damit eben= falls zu einer alten schon oftmals vor Kant dagewesenen und ebenso oft widerlegten Anschauung zurück.

- c. Maimon's Cinwände im Allgemeinen und die Beweise berselben.
- a. Maimon's Verwerfung der Affektion von Dingen an sich außerhalb bes Bewußtseins.

Maimons Gründe gegen Kant sind, genan betrachtet, so wenig stichhaltig wie die des Aenesidemus-Schulz, was ich sogleich wenigstens in
den Hauptpunkten andeutend darthun werde; daß es aber mindestens ein
scheindarer Fortschritt gegen Kant war, obgleich auch ein einseitiger, wenn
des letzteren "Dinge an sich" von Maimon gänzlich aufgehoben wurden
oder doch als Boranssehungen des nothwendigen Bewußtseins, das sieht
jeder leicht ein. Maimon beseitigte jene Dinge zum Theil aus denselben
Gründen, weßhalb Schulz blos ihre Affektion bestritt. Schon früher als
dieser hatte indeß jener seine Bedenken geltend gemacht, er hatte sie nämlich
volle zwei Jahre eher ausgesprochen in seinem an Kant gesandten Kommentar zur Kritik der reinen Bernunft, in Folge dessen dieser unter dem
26. Mai 1789 an unseren Philosophen eine Antwort richtete.

#### 8. Vertheidigung der Kantischen Lehre.

Ich sage: Maimon hat wie Aenesidenus Unrecht in Annahme eines Widerspruchs, der zwischen der Affektion von Dingen an sich und der Tragweite des Kansalgesetzes liegen oder der Kategorie der Wechselwirkung.

Erstlich hat Kant nämlich nirgend behauptet, daß jede Wirkung Kausalsoder Wechselwirkung sei, also braucht das auch nicht von der Affektion zu gelten. Nur als nothwendig erkennbare d. h. als solche Wirkungen, die einen sinnlichen Inhalt vermöge eines im Bewußtsein enthaltenen A priori oder Ursprünglichen bestimmten, sind sie jenen Gesehen unterworfen.

Zweitens braucht eben beschalb nach Kant eine andere als nach dem Kanfalgesetz oder dem der Wechselwirkung stattfindende Wirkung noch nicht außerhalb des nothwendigen Bewustseins zu liegen, sondern nur außerhalb des einen gegebenen Inhalt, sosern er letzteres ist, nothwendig bestimmenden und erkennenden Bewustseins.

Drittens: Kant rebet auch nie schlechthin von einer Kausalität ober Wechselwirkung ber Dinge an sich und würde, wenn er das ohne Weiteres thäte, sich freilich widersprechen. Er rebet nur von Affektion durch dieselben und das thut er auch, wo diese, wie in der Stelle der Anmerkung am Ende des §. 24 der Kritik der reinen Vernunft, nur den inneren Sinn betrifft. Run aber sehen die Grundsähe des reinen Verstandes eine Beziehung auf einen in beiden Sinnen sich darstellenden Inhalt voraus, d. i. eine solche, die auf das sowohl im Raume als auch

in der Zeit zugleich erscheinende Mannigfaltige geht, nicht etwa eine, die auf einen blos in der Zeit gegebenen Gegenstand sich richtet. Ein solscher ist zwar nach Kant möglich, aber nicht nach Grundsätzen erkennbar, während eine blos räumliche Affektion ihm überhaupt für uns als unmöglich gilt. — Wenn daher Kant von einer Affektion, als einer Wirkung blos auf den inneren Sinn spricht, so kann sie nicht Kausals oder Wechselswirkung sein, weil blos auf jenen der letzteren allgemeines Geset, nach welchem allein sie stattsinden können, nicht anwendbar ist.

Endlich giebt es hier noch eine wohl zu beachtende Möglichkeit. Man kann nämlich in der That sogar von einer Kausal= oder Wechselwirkung der Dinge an sich reden, aber auch nur dann, wenn man dieselben in dieser ihrer Beschaffenheit als nur Eine Seite ebendesselben ansieht, was auf der anderen das unserer nothwendigen Erkenntniß sich darbietende Gepräge der Erscheinungen trägt. Diese von mir bereits früher\*) geltend gemachte Aufsassung scheint mir auch heute noch berechtigt. Ich sihre nur eine Stelle als Belag dasür aus Kant selber an: Derselbe sagt in der Kritik des 2. Paralogismus der reinen Bernunft (S. 667 im 2. Bb. der 1. Hartensteinschen Ausgabe der Werke):

"Db nun aber gleich die Ausdehnung, die Undurchdringlichkeit, Zusammenhang und Bewegung, kurz alles, was uns äußere Sinne nur liefern können, nicht Gedanken, Gefühl, Neigung oder Entschluß sein oder solche enthalten werden, als die überall keine Gegenstände äußerer Ansichaung sind, so könnte doch wohl daszenige Etwas, welches den äußeren Erscheinungen zum Grunde liegt, was unsern Sinn so afficirt, daß er die Vorstellungen von Raum, Materie, Gestalt n. s. w. bekommt, dieses etwas als Noumencon (oder besser als transscendentaler Gegenstand betrachtet,) könnte doch auch zugleich das Subjett der Gedanken sein."

Diesen Sachverhalt burchschaute Maimon nicht, ebensowenig Aenesisenus, ebensowenig F. H. Jacobi, und in unseren Tagen hat das Mißsverständniß darüber die Auffassungen Trendesenburg's, Ueberweg's, Liebenann's in seinem "Kant und die Epigonen," es hat die Hermann Cohen's und A. Stadler's sowohl in seiner Schrift Kant's Teleologie als auch in den "Erundsähen der reinen Ersenntnißtheorie" getrübt. Schwierig ist es freilich, in diesem Punkte Kant's wahre Meinung in allen Fällen als die gleiche heraus zu finden, wo er auf denselben zu sprechen kommt. Dennoch ist er sich zweisellos consequent geblieben. Alle jene, die das nicht einsehen, haben die Stellen doch nicht sorgfältig genug verglichen.

Sie irren sämmtlich wie Maimon. Denn dieser, um nun auf seine Lehre zurück zu kommen, blieb also dabei, daß Kant die Dinge an sich und als solche dem Causalgeset unterliegen lasse und sah darin eine, unter Nichtigkeit dieser Voranssetzung, allerdings zuzugestehende Juconsequenz. Und er ging nun freilich weiter als Aenesidenus, indem er nicht bloß die Wirkung derselben, sondern sie selber gänzlich aushob, jedoch nur sofern, als sie etwas, das irgendwie außerhalb des Bewußtseins wäre, sein sollten. Denn ein solches sind sie nach Kant rücksichtlich ihres eigenthümlichen Juhalts als Dinge an sich durchaus, und gehen darum nur in das nothwendige Bewußtsein überhaupt als Voranssetzung ein, nicht in das einen Juhalt nothwendig erkennende Bewußtsein.

### B. Maimon's Erkenutniftheorie im Besonderen.

a. Charakter derselben.

Auf Maimon jedoch hatte die Lehre Kants von der Macht und Selbstständigkeit des Urbewußtseins oder des nicht individuellen ursprünglichen Bewußtseins — in Kant's Sprache des a priori Subjektiven in uns solche Gewalt ausgeübt, daß ihm für ein Ursprüngliches außerhalb des menschlichen Bewußtseins kein Platz blieb. Er sah nicht ein, was bem vorsichtigen Kant sehr wohl einleuchtete, daß alle ächte Wahrheit zwar ein Geistiges von unbedingter Allgemeinheit und Nothwendigkeit sein musse, daß aber diese Wahrheit nur zum Theil in uns, nur sofern sie bleibende Bedingung und Grundlage der für das menschliche Bewußtsein innerhalb berselben gegebenen veränderlichen und vergänglichen Erscheinungen ift, ent= halten zu sein brauche; daß es sehr wohl außerhalb des menschlichen Bewußt= seins noch eine Wahrheit geben könne; ja daß sie nur dort voll und ganz als uneingeschränkter Juhalt sich entfalten werde, während sie in uns (im theoretischen Bewußtsein wenigstens) nur als Form eines vergänglichen Inhalts, durch den sie sich selbst bedinge und begränze kundthue. Gerade darin besteht die Großartigkeit der Kantischen Ansicht, daß die ganze Fülle des in dem Rahmen ursprünglicher Bedingungen als gewiß aufgefaßten Erfahrungs-Juhalts boch nur eine Erscheinung ist bes Ewigen, nur eine Insel im nicht blos räumlich und zeitlich sondern absolut unbegrenzten Meere der Wahrheit.

Für Maimon erschien alle Wahrheit nur im menschlichen Bewußtsein enthalten sein zu können. Er war der erste, der den Menschen zum Gott machte, während wir nach Kant nur eine Erscheinung und ein Geschöpf Gottes sind, das die Spuren seines edlen Ursprungs in sich trägt und ihrer vor allem im Ernste und in der Gewißheit der wissenschaftlichen Forschung und ächten Erkenntniß inne werden soll und muß.

<sup>\*)</sup> Siehe meine "Belträge jum Berständniß Kant's". Bertin 1874 bei H. M. Mecklenburg, S. 54.

#### b. Sfizzirung bes Inhalts.

a. Beseitigung des Dinges an sich. Verlegung der Affektion in's Bewußt= sein und scheinbare Steigerung des Idealismus.

Maimon dulbete aber keine Wahrheit außerhalb des Bewußtseins, es gab nach ihm für dies gar nichts mehr außerhalb desselben ober nur Nichtiges. Und wenn nach Kant eben Momente bes Bewuftseins es find, welche die Gewißheit ber inhaltlichen Erkenntniß ber Erfahrung verbürgen, so hatte Maimon den Schatz bieser Momente offenbar bereichert. So konnte es scheinen, wenigstens zunächst und demjenigen, ber vergaß, daß die Momente des ursprünglichen Bewußtseins nicht allein sondern nur in Beziehung auf die Empfindung überhaupt jene oberften synthetischen Urtheile, die Grund aller erften Erfahrungsgewißheit find, möglich machten. Wer das übersah, für den hatte durch Aufhebung jeglichen Inhalts außer dem Bewußtsein sich dies und das Ideale freilich durch Maimon erweitert. Behielt er doch auch die Affektion, die Kants Dinge an sich ausübten, bei. Aber er verlegte sie ganglich in das Bewußtsein. Diese Affektion ober Sinnlichkeit ift bei ihm das Vermögen, gegebene b. h. solche Erkenntnisse, deren Entstehung uns unbekannt ist, zu haben.\*) — Gehen dieselben anderen begründend voraus, so sind sie a priori; sonst a posteriori. In jedem Falle aber sind sie etwas blos Vorgefundenes im Bewußtsein. Daher sind sie etwas, was in des letzteren nach Erkennt= niß hungrigem Magen eine unverdaute Speise bleibt: Etwas, was als Vorgefundenes der Verstand, das freithätige spontane Bewußtsein nie überwindet.

Auf solche Weise bleibt auch hier bei Maimom immer noch etwas unerklärt; aber es ist boch dies Unerklärte wenigstens ein Moment des Bewußtseins selber. Dies ist von allem ihm Fremdartigen befreit.

So nämlich muß in Maimon's Sinne offenbar der Vorzug seiner Lehre vor Kant und der Trost, den er für den Mangel derselben findet, ausgedrückt werden. Indeß bei jedem anderen außer Maimon dürfte dieser Vorzug und Trost kaum etwas versangen. Der Feind im eigenen Hause ist immer unheimlicher und unerklärlicher als der draußen: eine Welt, die nur Bewußtsein ist und sieh doch nicht kennt, unverständlicher

als eine, deren Sein nicht im Bewußtsein, wenigstens nicht im mensch= lichen aufgeht und eben deshalb diesem zum Theil unbekannt bleibt.

β. Cinschränkung ber Gewißheit auf Mathematik; Zweifel an beren Er= fahrung. (Empirischer Stepticismus).

Daher erkennt das von allem Fremdartigen befreite Bewußtsein trot alledem durch Zusammenwirken von Verstand und Sinnlichkeit nur alles Apriorische, also das, was der Verstand, wenn er auf Naum und Zeit bezogen wird, über die von letzteren unmittelbar abhängigen und in ihnen gegründeten Vestimmungen des Verwußtseins weiß. Nichts erkennt dersselbe von dem a posteriori Gegebenen nothwendig. Nur Mathematik—benn sie allein enthält die von Naum und Zeit unmittelbar beherrschen Vestimmtheiten — ist nothwendige Erkenntniß; die Gewißheit der Ersahzrung wird bezweiselt.

Aenesidemus zweiselte, weil ihm das kantische Band der Gewißheit zerriß, das nicht blos die ursprünglichen Bewußtseinsformen sondern auch die Affektion herstellen sollte, aber nicht konnte, — er zweiselte an der Zulänglichkeit jener zur Erkenntniß, an der Gewißheit, die auf Bewußtsseinsmomenten beruhte, und war rationeller Skeptiker. Maimon zweiselt an der Gewißheit der Erkahrung und ist empirischer Skeptiker.

Da er das Wesen der Affektion und den wahren Sinn des allerdings etwas bedenklichen Ausdrucks eines Dinges an sich, wonach es ein zum Theil von Bethätigung des Individual-Bewußtseins unabhängiges und außer allem Bewußtsein liegendes Apriori ist, nicht begreift, so ist es ihm unverständlich, wie die Grundsätze des reinen Verstandes bis zu ihm reichen sollen. Bei seiner Voraussetzung hat er Recht, aber dieselbe war falsch und deshalb ist seine Folgerung hinfällig.

Ausführlich habe ich hervorgehoben, daß es nach Mainton nichts Frembartiges für das Bewußtsein mehr geben sollte. Um so leichter dünkte es den Nachfolgern desselben, zumal einem Fichte, alles aus dem Bewußtsein zu erklären. Und in der That erschien ja auch uns ein Unerklärtes im Bewußtsein höchst wundersam und widersprechend. Das mußte antreiben, ein Mittel zu suchen, solchen Feind der Erkenntniß sos zu werden Man durste nur nicht, wie Mainon, blos im Theoretischen Kants Idealismus steigern und allen Wahrheitsinhalt in's menschlichen Bewußtsein verlegen. Auch alle Kraft einer Bethätigung desselben mußte diesem zukommen. Maimon forderte für den Menschen den göttlichen Berstand, der alle Wahrheit in sich faßt, Fichte gesellte ihm den göttlichen Willen zu, der sie erzeugte. Auch darin erschien er sich als Fortbildner

<sup>\*)</sup> Der Begriff einer solchen sich wesentlich unbekannten Erkenntniß, b. i. einer Erkenntniß, bie sich selbst nicht mal erkennt, ist an sich ganz ungeheuerlich und sast sich widersprechend. — Bom Standpunkte Maimon's dürfte derselbe in dem dargelegten Busammerhange freilich konsequent und verständlich sein; andrerseits ist aber auch gewiß deutlich, daß gerade in diesem Unbegriff sein Frrihum gegenüber Kant klar zu Tage tritt.

Kant's, ber ja der praktischen Vernunft des Menschen die absolute Freischeit vindicirt hatte. Fichte übersah, daß als handelndes Wesen nach Kant der Mensch selbst ein Ding an sich war und dort seine Freiheit auf einem Gebiete besaß, welches mit der Nothwendigkeit der Erscheinung und ebenso wenig mit der seiner Erkenntniß und deren ursprünglichen Schranken collidieren konnte.

#### c. Besonderes Berhältniß von Maimon zu Fichte.

Hatte nach Kant und Maimon die Erkenntniß des Menschen nur eine bestimmende Kraft über die Dinge, so durste sie sich für Fichte damit nicht begnügen; sie mußte eine selbst erzeugende und schöpferische sein, wie der Wille. — Eine solche nicht blos bestimmende Erkenntniß durste auch nicht mit einer formalen, blos unter Boraussehung des Daseins gilltigen Abstraktion und der gewöhnlichen Logik zusrieden sein, noch mit einer bloßen Ergänzung derselben auf Grund formaler apriorischer Synthesen; sie brauchte ein eigenes neues Rüstzeug, das seinen Inhalt selbst schaffende und in Sat, Gegensat sowie in Vereinigung beider sich fort bewegende dialektische Denken.

Das freithätige Subjekt besselben mußte doch wohl das blos gegebene, falls man genan zusah, ja sicherlich nur durch es selbst gegebene Objekt erzeugen können. — —

# d. Maimon's geschichtsphilosophische Stellung zwischen dem Kriticismus und ber Identitätsphilosophic.

Es ift verhängnisvoll, daß diese Fichte'sche Lehre und die ähnlichen der Identitätsphilosophen nur eine Konsequenz des von Maimon ausgehenden Misverständnisses Kant's sind. Ihre Kritik ist im Grunde in der Ausbeckung diese Irrthums enthalten; aus eben gegebenem Nachweise der Abhängigkeit des absoluten Idealismus der Identitätsphilosophen von Maimon geht aber auch dessen geschichtsphilosophische Bedeutung zweisellos hervor. Ohne ihn wäre kein Fichte, Hegel und Schelling möglich gewesen und der erste wuste sehr wohl, welch' scharssinnigen Borgänger er an Maimon hatte. — Leider war Fichte der erste jener kihnen Springer, die auch noch über den Einen Bock hinwegsetzen, vor dem Maimon's kaum minder energische, aber in diesem Falle sich mehr zügelnde und besonnenere Kraft erlahmt war.

### Busäte.

#### I. Maimon's Ansicht über die Kabbala.

14. Kap. ber Selbstbiographie S. 126-29. S. 138.

#### 1. Seine litterarische Nachricht darüber.

"Rabbala — um von dieser göttlichen Wissenschaft etwas ausführlicher zu reben - im weitern Sinne heißt Neberlieferung und begreift nicht nur die geheimen Wissenschaften, welche nicht öffentlich gelehrt werden bürfen, sondern auch die Methode aus den in der heiligen Schrift vorkommenden Gesetzen neue Gesetze herzuleiten, wie auch einige Fundamentalgesetze, die dem Moses auf dem Berg Sinai mündlich überliefert sein follen. Im engern Sinn aber heißt Kabbala blos die Ueberlieferung geheimer Wiffenschaften. Diese wird in theoretische und praktische Rabbala eingetheilt. Jene begreift in fich bie Lehre von Gott, seinen Eigenschaften, die burch seine mannigfaltigen Namen ausgedrückt werben, die Entstehung der Welt durch seine stufenweise Sinschränkung seiner unendlichen Vollkommenheit, und das Verhältniß aller Dinge zu seinem höchften Wesen. Diese ift die Lehre, burch die mannigfaltigen Namen Gottes, die besondere Wirkungen und Beziehungsarten auf die Gegenftände der Natur vorstellen, auf sie zu wirken. Die heiligen Namen werden, nicht als blos willfürliche, sondern als natürliche Zeichen betrachtet, so baß alles, was mit biefen Zeichen vorgenommen wird, auf bie Gegenstände selbst, die sie vorstellen, Ginfluß haben muß.

Ursprünglich war die Kabbala vermuthlich nichts anders als Physikologie, Physik, Moral, Politik u. dgl. durch Symbole und Hieroglyphen in Fabeln und Allegorien vorgestellt, deren geheimen Sinn man nur denen entdeckte, die dazu tüchtig waren. Nach und nach ging, vielleicht durch manche Revolutionen, dieser geheime Sinn verloren, die Zeichen

wurden statt der bezeichneten Sache selbst genommen. Da man aber seicht merkte, daß diese Zeichen doch etwas bedeuten müßten, so überließ man es der Einbildungskraft, diesen geheimen Sinn, der längst verloren gegangen war, auf's nene zu erdichten. Die enferntesten Analogien zwischen Zeichen und Sachen wurden ergriffen, dis endlich die Kabbala in eine Aunst mit Vernunft zu rasen oder in eine auf Grillen beruhende systematische Wissenschaft ausartete. Das vielversprechende ihres Zwecks: auf die ganze Natur nach Velieben zu wirken, der hohe Schwung und die Feierlichkeit, womit sie sich ankündigte, hat, wie natürlich aufschwärmerische, durch Wissenschaften und vorzüglich durch eine gründliche Philosophie unerleuchtete Gemüther eine außerordentliche Wirkung.

Das Hauptwerk, um baraus die Kabbala zu studiren, ist der Sohar, der in einem sehr erhabenen Stil in sprischer Sprache geschrieben ist. Alle andere kabbalistische Schriften sind blos als Kommentare oder Auszige besselben zu betrachten.

Es giebt zwei Hauptspsteme ber Kabbala, nämlich das System des Nabbi Moses Kordawera und das System des Rabbi Jsaak Loria. Jener ist mehr reell, d. i. er nähert sich mehr der Bernunft als dieser. Dieser hingegen ist mehr sormell d. h. vollständiger in dem Bau seines Systems als jener. Die neueren Kabbalisten ziehen diesen jenem vor, weil sie nur das für ächte Kabbala halten, worin sein vernünftiger Sinn ist. Das Hauptwerf des Rabbi Moses Kordowera ist das Bardes (Paradies). Bon Rabbi Jsaak Loria hat man nur einige unzusammenspängende Schristen. Sein Schüler aber Rabbi Chaim Witail hat ein großes Werk unter dem Titel: Ez Chaim (der Baum des Lebens), worin das ganze System seines Lehrers enthalten ist, geschrieben. Dieses Vuch wird von den Juden sür so heilig gehalten, daß sie nicht erlauben, es dem Druck zu übergeben. Natürlich fand ich mehr Geschmack an der Kabbala des Rabbi Moses als an des Nabbi Isaak, durste aber meine Meinung hierüber nicht äußern."—

In das Wesen der theoretischen Kabbala will Maimon schon als Knabe sich mit Glück hineingedacht haben. Mit der praktischen, welche die Lehre enthalten sollte, durch die Namen Gottes auf die Natur zu wirken, hatte er jedoch selber keinen Erfolg, und was die Lehrer derselben ihm vormachten, erwies sich als Humbug, so das Borgeben eines Predigers, daß er das Bermögen habe, sich unsichtbar zu machen.

#### 2. Maimon über den Geist der Kabbala, S. 129—143.

"Unbefriedigt von der litterarischen Kenntniß dieser Wissenschaft, suchte ich in ihren Geist einzudringen; und da ich bemerkte, daß diese ganze Wissenschaft, wenn sie diesen Namen verdienen sollte, nichts anders als die Geheimnisse der Natur in Fabeln und Allegorien eingehüllet, enthalten können, so bemühte ich mich diese Geheimnisse aussindig zu machen, und dadurch meine bloße litterarische Erkenntniß zu einer Vernunfterkenntniß zu erheben.

Ich konnte aber dieses damals nur auf eine sehr unvollständige Art bewerkstelligen, weil ich noch sehr wenige Begriffe von Wissenschaften übershaupt hatte. Doch gerieth ich von selbst durch einiges Nachdenken auf viele Applikationen dieser Art. So erklärte ich mir z. B. gleich die erste Instanz, womit die Kabbalisten gemeinschaftlich ihre Wissenschaft ansangen.

Nämlich: She die Welt erschaffen worden, hatte das göttliche Wesen allein den unendlichen Raum ausgefüllt. Nun wollte aber Gott eine Welt erschaffen, damit er seine Sigenschaften, die sich auf andere Wesen außer ihn beziehen, offenbaren könnte; er schränkte zu diesem Endzwecke sich selbst in den Mittelpunkt seiner Vollkommenheit ein und ließ hernach in dem dadurch leer gebliebenen Naum zehn concentrische Lichtkreise fahren, daraus hernach mannigsaltige Figuren (Parzoffin) und Gradationen bis zur gegenwärtigen sinnlichen Welt entstanden.

Ich konnte mir auf keinerlen Art vorstellen, daß dieses alles im gemeinen Sinne der Worte wahr seyn sollte, sowie beinahe alle Kabbalisten es sich vorstellen. Sbensowenig konnte ich mir vorstellen, daß, ehe die Welt erschaffen worden, eine Zeit verstoffen sey, indem ich aus meinem Mora Newochim wußte, daß die Zeit blos eine Modisikation der Welt sey, und folglich ohne diese nicht gedacht werden könne.

Ich konnte mir nicht vorstellen, daß Gott einen, obgleich unendlichen Naum erfülle; ferner, daß er als ein unendliches vollkommenes Wesen, seine eigene Bollkommenheit auf eine zirkelförmige Art in seinem Mittels punkte einschränken sollte.

Sondern ich suchte mir dieses alles auf folgende Art zu erklären: Gott ist nicht der Zeit nach, sondern seinem nothwendigen Wesen nach, als Bedingung der Welt, eher als dieselbe. Alle Dinge mußten, sowohl ihrem Wesen als ihrer Cristenz nach, von ihm als ihrer Ursache abhängen. Die Erschaffung der Welt konnte also nicht als eine Hervorbringung

aus nichts, auch nicht als eine Bildung eines von ihm Unabhängigen, sondern nur als eine Hervordringung aus sich selbst gedacht werden. Und da die Wesen von verschiedenen Graden der Vollkommenheit sind, so nählen wir zur Erklärung ihrer Entstehungsart verschiedene Grade der Einschränkung des göttlichen Wesens annehmen. Da nun diese Einschränkung gerade vom unendlichen Wesen bis zu der Materie gedacht werden muß, so stellen wir uns den Ansang dieser Einschränkung sigürlich als einen Mittelpunkt (den niedrigsten Punkt) des Unendlichen vor.

In der That ist die Kabbala nichts anderes als erweiterter Spinocismus, worin nicht nur die Entstehung der Welt aus der Einschränkung des göttlichen Wesens überhaupt erklärt, sondern auch die Entstehung einer jeden Art von Wesen und ihr Verhältniß zu allen übrigen aus einer besonderen Sigenschaft Gottes hergeleitet wird. Gott als das letzte Subjekt und die letzte Ursache aller Wesen heißt Ensoph (das Unendliche, wown, an sich betrachtet, nichts prädicirt werden kann.) In Beziehung auf die unendlichen Wesen aber werden ihm positive Sigenschaften bengelegt, diese werden von den Kabbalisten auf zehn reducirt, welche die zehn Sephiroth genaunt werden. In dem Buche von Kabbi Moses Kordowera wird die Frage untersucht, ob die Sephiroth für die Gottheit selbst zu halten sind oder nicht.

Man sieht aber leicht, daß diese Untersuchung in Ansehung der Gottheit nicht mehr Schwierigkeit machen nuß als in Ansehung irgend eines anderen Wesens.

Unter den zehn Kreisen dachte ich mir die zehn Prädikamente des Aristoteles, die ich aus gedachtem Wore Newochim kennen gelernt hatte, die allgemeinsten Prädikate der Dinge, ohne welche nichts gedacht werden kann u. s. w. —

Die Kategorien, im strengsten kritischen Sinne, sind die logischen Formen, die sich nicht auf ein bloß logisches, sondern auf ein reelles Objekt überhaupt beziehen, und ohne welche dies nicht gedacht werden kann. Sie sind also im Subjekt selbst gegründet, werden aber blos durch ihre Beziehung auf ein reelles Objekt ein Gegenstand des Bewustseins. Sie stellen daher die Sephiroth vor, die zwar dem Ensoph an sich zukommen, deren Realität aber bloß durch ihre besondere Beziehung und Wirkung auf Gegenstände der Natur offenbaret wird, und deren Anzahl in verschiedenen Rücksichen verschiedentlich bestimmt werden kann."

"Ich zog mir aber burch biese Erklärungsart manche Ungelegenheit zu. Die Kabbalisten behaupten nämlich, daß die Kabbala keine mensch= liche sondern eine göttliche Wissenschaft sey und daß es folglich dieselbe herab würdigen hieße, wenn man ihre Geheimnisse ber Ratur und Bernunft gemäß erklären wollte."

"Je vernünftiger also meine Erklärungen herauskamen, besto mehr wurden sie gegen mich aufgebracht, indem sie daszenige blos für göttlich

hielten, was keinen vernünftigen Sinn hatte."

"Ich mußte also meine Explikationen für mich behalten. Ein ganzes Werk, das ich darüber schrieb, brachte ich noch mit nach Berlin und verwahre es bis jett als ein Denkmal von dem Streben des menschlichen Geistes nach Volksommenheit, ohngeachtet aller hindernisse, die sich ihm in den Weg stellen."

# II. Maimon's Ansichten über natürliche, über positive und im Besonderen über die jüdische Religion.

(Rap. 15. S. 150 ffg.)

# 1. Begriff der Religion überhanpt, der natürlichen und der wahren Religion.

1) Religion überhaupt ist Ausbruck der Empfindungen der Dankbarkeit, Ehrfurcht u. s. w., die aus dem Verhältniß einer ober mehrer uns unbekannten Mächte zu unserem Wohl

und Weh entspringen".

2) Sieht man blos auf den Ausdruck dieser Empfindungen überhaupt ohne auf die besondere Art dieses Ausdrucks Rücksicht zu nehmen, so ist allerdings Religion dem Menschen natürlich. Er bemerkt viele ihn interessirende Wirkungen, deren Ursachen ihm undekannt sind, und doch sieht er sich nach dem allgemein anerkannten Saze des zureichenden Grundes gezwungen, diese Ursachen zu supponiren und die gedachten Empfindungen gegen sie auszudrücken."

"Dieser Ausbruck kann von zwegerlen Art segn, entweder ber Gin= bilbung ober ber Vernunft gemäß. Denn entweder stellet man sich die Ursachen der Wirkungen analogisch vor und legt ihnen an sich solche Eigenschaften ben, die sich burch ihre Wirkungen offenbaren, ober man benkt sie blos als Ursachen gewisser Wirkungen, ohne badurch ihre Gigenschaften an sich bestimmen zu wollen. Diese benden Arten sind dem Menschen natürlich; jene ist bem. frühern Stande bes Menschen, biese bem Stande seiner Vollkommenheit gemäß."

3) "Der Unterschied dieser benden Vorstellungkarten hat noch einen andern Unterschied der Religionen zur Folge. Die erste Vorstellungsart, nach welcher die Ursachen den Wirkungen ähnlich supponirt werden, ist die Mutter der Vielgötteren oder des Heidenthums. Die zwente aber ist die Basis der wahren Religion. Denn da die Arten der Wir= fungen von einander verschieden sind, so müssen auch ihre Ursachen, wenn sie ihnen ähnlich senn sollen, als von einander verschieden vorgestellt wer= ben. Denkt man hingegen, ber Wahrheit gemäß, zu biesen Wirkungen ben Begriff von Urfache überhaupt, ohne diese Ursache an sich (indem sie völlig unbekannt ist) als anglogisch burch Sülfe ber Einbildungskraft bestimmen zu wollen, so hat man keinen Grund, mehrere Ursachen zu supponiren, sondern brauche nur ein einziges völlig unbekanntes Subjekt als Ursache aller dieser Wirkungen anzunehmen."

Diese Betrachtung Maimon's ist ungemein tief und scharssunig. Sie sett die ganze Reife eines kritisch geschulten Geiftes voraus, der die Analogie der blos verstandesmäßig erkannten Gesehmäßigkeit des Wirkens in den Erscheinungen nicht über die Grenzen von Raum und Zeit, nicht über die endliche Welt hinaus fortzusetzen verstattet, aber doch der Vernunftforderung eine Ursache der erscheinenden Welt überhaupt anzunehmen gerecht wird. — Wie viel logischer und zugleich geschichtlich wahrer ist das als die Ansicht eines Dav. Strauß!

#### 2. Verhältniß der philosophischen Systeme zum Begriff der nnwahren und der wahren natürlichen Religion.

(S. 152.)

#### a. Atheisums und Religion.

"Die verschiedenen philosophischen Susteme der Theologie sind nichts anders als nähere Entwicklungen dieser verschiedenen Vorstellungs= arten. Das atheistische System der Theologie, wenn man es so nennen barf, verwirft ben Gebrauch bes Begriffs einer erften Ur fache gang und gar (da er [b. i. während er] dem kritischen System zufolge zunt wenigsten, als eine nothwendige Vernunftidee, von regulativem Gebrauch ist.) Alle Wirkungen werben auf besondere bekannte oder unbekannte Arfachen bezogen. Darin barf nicht einmal ein Zusammenhang zwi= schen den verschiedenen Wirkungen angenommen werden, weil sonst der Grund dieses Zusammenhangs nothwendig außer demselben gesucht werben müßte.

#### b. Der Spinozismus und die Religion. (S. 153. ffg.)

Das spinozistische System hingegen supponirt eine und eben dieselbe Substanz als unmittelbare Ursache aller verschiebenen Wirkungen, die als Prädikate eines und desselben Subjekts betrachtet werden mussen.

Materie und Geist sind bei Spinoza eine und eben dieselbe Substanz, die einmal unter diesem, ein andermal unter jenem Attribut erscheint. Diese einzige Substanz ist, nach ihm, nicht nur das einzige mögliche selbst= ständige (von einer äußeren Ursache unabhängige) sondern auch das einzige für sich bestehende Wesen, dessen Arten (modos) (diese Attribute auf eine besondere Art eingeschränkt) alle sogenannte Wesen außer ihm sind. Jede besondere Wirkung in der Natur wird ben ihm nicht auf ihre nächste (die blos ein Modus ist) sondern unmittelbar auf diese erste Ursache ober Substanz bezogen, die allen Wesen gemein ist.

### c. Bergleich zwischen Atheisuns und Spinozismus.

"In diesem System ist die Einheit reell; das Mannigfaltige aber blos idealisch. In dem atheistischen Systeme hingegen ist es gerade umgekehrt. Das Mannigfaltige ift reell, in der Natur der Dinge selbst gegründet. Die Einheit hingegen, die man in der Ordnung und Gesetmäßigkeit der Natur bemerkt, ist diesem zufolge blos zufällig, wodurch wir unser willkürliches System zum Behuf der Erkennt: niß zu bestimmen pflegen."

"Es ist unbegreiflich, wie nian das spinozistische System zum atheistischen hat machen können, ba sie doch einander gerade entgegengesetzt sind. In diesem wird das Daseyn Gottes, in jenem aber das Daseyn der Welt geleugnet. Es müßte also eher das akosmische System heißen!"

#### d. Das Leibnitische Syftem und die Religion.

"Das Leibnizische System hält das Mittel zwischen beyben vorherzgehenden. Es werden darin alle besondern Wirkungen auf besondere Ursachen unmittelbar bezogen; diese verschiedenen Wirkungen werden aber als zusammenhängend in einem einzigen Systeme gedacht, und die Ursache dieses Zusammenhängens in einem Wesen außer demselben gesucht."

#### 3. Die positive Religion und die politische, als Art derselben.

#### a. Die rein positive Religion.

"Die positive Religion wird von der natürlichen auf eben die Art als die positiven bürgerlichen Gesetze von den natürlichen unterschieden. Diese sind die auf einer von selbst erlangten, auf undeutlicher Erkenntniß beruhenden, in Ansehung ihres Gebrauchs nicht gehörig bestimmten; jene aber die auf einer von andern erhaltenen deutlichen Erkenntniß, in Ansehung ihres Gebrauchs völlig bestimmten Gesetze."

#### b. Die politisch = positive.

"Man muß aber eine positive Religion von einer politischen Religion sorgfältig unterscheiden. Jene hat blos die Berichtigung und genaue Bestimmung der Erkenntniß d. h. Belehrung in Ansehung der ersten Ursache, zum Zweck und die Erkenntniß wird einem andern nach Maßgabe seiner Fähigkeit so mitgetheilt wie man sie selbst erhalten hat. Diese aber hat hauptsächlich bürgerliche Glückseligkeit zum Zweck. Die Erkenntniß wird nicht so, wie man sie selbst erhalten hat, sondern nur in sosen man sie zu diesem Zwecke dienlich sindet, mitgetheilt. Die Politik, blos als Politik, brancht sich so wenig um die wahre Religion als um die wahre Moral zu bekümmern. Der Schade davon kann durch andere auf die Menschen zugleich wirkende Mittel vershütet und so alles im Gleichgewicht gehalten werden. Eine jede politische Religion ist zugleich positiv, nicht aber jede positive auch politisch."

"So wenig die natürliche als die bloß positive Religion haben Geheim= nisse. Denn wolle man es ein Geheimniß heißen, wenn man den andern (wegen Mangels an Fähigkeiten) seine Erkenntniß nicht in dem Grade der Bollkommenheit mittheilen kann, die man selbst erlangt hat, so müßte man in diesem Sinne, allen Wissenschaften Geheimnisse beylegen; es gäbe alsdann Geheimnisse der Mathematik so gut als Geheimnisse der Relizion. — Nur die politische Religion kann Geheimnisse haben, um dadurch auf eine indirekte Art die Menschen zur Erreichung des politischen Zweckes zu leiten, indem man sie glauben macht, daß sie dadurch ihre Privatzwecke am besten erreichen können, obsehon es in der That nicht immer der Fall ist. Es giebt kleine und große Mysterien der polizischen Religion. Zene bestehn in der materiellen Erkenntniß aller besondern Operationen und ihres Zuhammenhangs unter einander. Diese hingegen in der Erkenntniß des Formellen oder des Zweckes, wodurch jene bestimmt werden. Zene machen den Inbegriff der Religionsgesetze aus, diese aber enthalten den Geist der Gesetze."

### 4. Die jüdische Religion nach Maimon's Auffassung.

#### a. Die jubifche Religon als eine natürliche.

"Die jüdische Religion ist schon in ihrem ersten Ursprung als natürliche Religion, wie sie die nomadischen Patriarchen hatten, von der heidnischen unterschieden, indem in ihr, statt der vielen begreislichen Götter des Heidenthums, die Einheit eines unbegreis- lichen Gottes zum Grunde liegt. Denn da die besonderen Ursachen der Wirkungen (die überhaupt eine Religion veranlassen) an sich undekannt sind, und man sich auch nicht für berechtigt hält, die Eigenschaften der besonderen Wirkungen auf die Ursachen zu übertragen und sie dadurch zu charakteristren, so bleibt nur der Begriff von Ursache überhaupt übrig, der auf alle Wirkungen ohne Unterschied bezogen werden muß. Diese Ursache kann nicht einmal durch die Wirkungen analogisch bestimmt werden. Denn die Wirkungen sind einander entgegengesetzt, und heben sich also alse einer und eben derselben Ursache ben, so kann diese durch keine derselben analogisch bestimmt werden.

"Die heidnische Religion hingegen, die jede Art Wirkung auf eine besondre Ursache bezieht, kann allerdings durch ihre Wirkung cha= rakterisirt werden."

# b. Die jüdische Religion als positive und die ursprüngliche Einheit ihres blos positiven und ihres politischen Interesses.

í۷

"Alls positive Religion ist die jüdische dadurch von der heidnischen unterschieden, daß sie keine blos politische d. h. eine solche Keligion, die das gesellschaftliche Interesse (im Gegensaze der wahren Erkenntniß und des Privat-Interesses) zum Zweck hat, sondern nach dem Geiste ihres Urhebers, der theokratischen Regierungssorm der Nation angemessen ist, die auf dem Grundsat beruht, daß nur die wahre auf Vernunsterkenntniß beruhende Religion sowohl mit dem bürgerlichen als Privatinteresse übereinstimmen kann. Sie hat also in ihrer Reinheit betrachtet, keine Geheimnisse im eigentlichen Sinne des Wortes d. h. solche, die man um den Zweck zu erreichen nicht will, sondern solche, die man nicht allen entbecken kann."

(Wie verwandt ist doch dieser Gesichtspunkt, hinsichtlich ber biblischen Gesetze, dem Lessing'schen einer Erziehung des Menschengeschlechts durch Offenbarung!)

### c. Die judische Religion nach bem Untergange des judischen Staates.

"Nach dem Berfall des jüdischen Staates wurde Religion vom Staate (der nicht mehr existirte) getrennt. Die Vorsteher der Religion waren nicht mehr wie disher darauf bedacht, die Religion in ihrer besondern Anwendung dem Staate gemäß einzurichten, sondern ihre Sorge ging blos darauf, die Religion, wovon die Existenz der Nation nunsmehr abhing, zu erhalten. Bewogen durch den Haß gegen diesenigen Nationen, die ihren Staat vernichtet hatten, und aus Vorsorge, daß nicht möchte, sind sie auf folgende Mittel zur Erhaltung und Erweiterung ihrer Religion gerathen.

- 1) Das Borgeben einer von Moses überlieferten Methode, die Gesetze zu expliciren und auf besondere Fälle anzuwenden. (Sehr ähnlich dem Vorgeben des Katholicismus von einer dem Petrus übertragenen Vollmacht, die allein seelig machende Wahrheit zu verkünden und fortzupflanzen an seine Nachfolger, die Päpste!)
- 2) Die den neuen durch diese Methode herausgebrachten Entscheidungen und Aussprüchen bengelegte gesetzliche Kraft, wodurch sie mit den alten Gesetzen in gleichen Rang traten."
  (Aehnlich dem Ausprüch der katholischen Concilien).

#### d. Geschichte ber jubischen Religion.

"Die Geschichte der jüdischen Religion kann, diesem zusolge, in fünf Hauptepochen eingetheilt werden."

- 1) "Die erste Spoche enthält die natürliche Religion von den Reiten der Patriarchen bis auf Moses. . . . ."
- 2) "Die zweite faßt die positive oder geoffenbarte Religion in sich, von Moses bis auf die Zeit des großen Conciliums (Kenesith Hagdola). Dieses Concilium nuß man sich nicht als eine Versammlung von Theologen zu einer bestimmten Zeit vorstellen, sondern die Theologen einer ganzen Spoche seit der Zerstörung des ersten Tempels dis auf Versassung der Misna werden so genannt, wovon die ersten die kleinen Propheten (Hagi, Sachari, Maleachi u. s. w., zu welchen noch dis auf 120 alte gerechnet werden) und der letzte Simon der Fromme waren. Diese sowie ihre Vorgänger seit Josus Zeiten legten die mosaischen Gesetz zum Grund, und fügten, nach Zeit und Umständen, und der überslieferten Methode gemäß, noch neue Gesetze hinzu; jede Streitigkeit, die darüber entstand, wurde nach Mehrheit der Stimmen entschieden."
- 3) "Die britte Epoche geht von der Verfassung der Misna von Nabbi Jehuda dem Heiligen bis auf Verfassung des Talmuds von Nabinen und Nabassi."

"Bis zu dieser Spoche wurde es für unerlaubt gehalten, die Gesete schriftlich abzusassen, damit sie nicht solchen, die davon keinen Gebrauch machen können, in die Hände kommen sollten. Da aber dieser Rabbi Jehuda Hanassi (ober wie er sonst heißt Rabbenu Halladas) merkte, daß die Gesete wegen ihrer großen Mannigsaltigkeit nicht in Vergessenheit gerathen könnten, so erlaubte er sich zur Erhaltung der sämmtlichen Gesete ein einziges zu übertreten, nämlich die Gesete schriftlich abzusassen. Er lebte zu Antoninus Pius Zeiten, war reich und besaß alle zu einem solchen Unternehmen ersorderlichen Fähigkeiten. Er versaßte daher die Misna, worin er die mosaischen Gesete entweder nach einer überlieserten oder sonst vernäustigen Eregetik vorträgt. Zuweilen kommen auch darin solche Gesete vor, worüber gestritten wird.

Dieses Werk ist in sechs Haupttheile abgetheilt. Der erste Theil enthält die Gesetze, die den Feld- und Gartenbau, der zweite Theil solche, die die Feste und Feyertage betreffen. Der dritte Theil sast diejenigen in sich, die die Beziehung beyder Geschlechter auf einander (Heirathen, Chescheidungen u. dal.) bestimmen. Der vierte begreift die Gesetze, die von

ben Rechtslehren, der fünfte folche, die von dem Dienst des Tempels und von den Opfern handeln und der sechste enthält die Reinigungsgesetze."

- 4) "Da die Misna aber mit der größten Präcision abgesaßt ist und ohne Kommentar nicht verstanden werden kann, so war es natürlich, daß nach der Zeit Zweifel und Streitigkeiten sowohl über die Auslegung der Misna an sich, als über die Art ihrer Anwendung auch solche Fälle, die in ihr nicht bestimmt genug sind, entstehen nußten. Alle diese Zweifel und ihre mannigfaltigen Auslösungen, Streitigkeiten und Entscheidungen wurden endlich von dem gedachten Kabbine und Kabassi in dem Talmud zusammengebracht und dieses ist die vierte Spoche der züdischen Gesetzgebung."
- 5) "Die fünfte Spoche fängt von der Beschließung des Talmuds an, und geht dis auf unsere Zeiten und sosort in alle Ewigkeit (si dis placet) dis zur Ankunft des Messias. Seit der Beschließung des Talmuds sind die Nabbiner auch nicht müßig, sie dürsen zwar an der Misna und dem Talmud nichts ändern, ihr Geschäft besteht aber darin: diese so zu erklären, daß sie mit sich selbst übereinstimmen müssen (welches wahrhaftig keine Kleinigkeit ist, indem immer der eine Nabbiner, nach einer superseinen Dialektik, in den Erklärungen des anderen Widerssprüche sindet) aus dem Labyrinth von verschiedenen Meinungen, Ausslegungen, Streitigkeiten und Entscheidungen, die auf jeden Fall anwendbaren Gesetz herauszuwickeln; und endlich neue, durch alle disherigen Bemühungen undestimmt gebliedenen Gesetze für neue Fälle durch Schlüsse aus den schreitigen.

So wird die, ihrem Ursprung nach, natürliche, der Vernunft angemessene Religion gemißbraucht. Sin Jude darf weder essen noch trinken, weder ben seiner Frau schlasen noch seine Nothdurft verrichten, ohne daben eine ungeheure Anzahl Gesetz zu beodachten. Mit den Vüchern über das Schlachten (die Beschaffenheit des Messers und die Untersuchung der Singeweide) könnte man allein eine Vibliothek ausfüllen, die gewiß der alexandrinischen nahe kommen würde. Und was soll ich von der ungeheuren Anzahl Bücher sagen, die von solchen Gesetzen handeln, welche nicht mehr im Gebrauch sind, wie z. B. die Gesetze der Opfer, der Reinigung u. s. w. Die Feder entfällt meiner Hand, bey der Erinnerung, daß ich und mehrere meines gleichen die besten Jahre, wo die Kräfte in ihrer vollen Stärke sind, mit diesem Geist tödtenden Geschäft zubringen und Nächte durchwachen mußte, um, wo kein Sinn ist, einen Sinn hereinzubringen, Widersprüche, wo keine zu sinden waren, durch

Scharffinn zu heben, durch eine lange Kette von Schlüssen nach einem Schatten zu haschen und Schlösser in die Luft zu bauen."

#### e. Bom Rabbinismus im Befonderen.

#### a. Deffen Migbranche.

"Der Mißbrauch bes Nabbinismus hat, wie man sieht, seinen Erund 1) in einer künstlichen Methode der Auslegung der heiligen Schrift, welche von der natürlichen Methode sich darin unterscheidet, daß wenn diese auf gründlicher Sprachkenntniß und dem wahren Geist bes Gesetzebers in Nücksicht auf den aus der damaligen Zeit bekannten, damaligen Zeitumständen beruht,\*) jene vielmehr zum Behuf der in den jedesmaligen Zeitumständen gegebenen Gesetze erfunden worden ist. ."

- 2) "In den Sitten und Gebräuchen anderer Nationen, in deren Nachbarschaft die Juden lebten oder nach dem Verfall ihres Staates nach und nach zerstreut wurden, und deren Sitten und Gebräuche sie, um nicht ganz zum Abschen zu werden, annehmen mußten. Von dieser Art sind z. B. die Gesehe, den Kopf....nicht zu entblößen u. s. w."
- 8. Ueber die Reinerhaltung des theoretischen Theils der jüdischen Theologie trot der Mißbräuche im praktischen.
- 1) "Merkwürdig ist es, daß bey allen rabbinischen Ausschweifungen in Ansehung des praktischen Theils... der theoretische... sich noch immer rein gehalten hat".... Man könnte "aus unwiderleglichen Gründen darthun, daß alle eingeschränkte bildliche Vorstellungen von Gott und seinen Eigenschaften blos in einem Bestreben, die Begriffe der Theologie dem gemeinen Verstand anzunähern, ihren Grund haben. Sie folgten hiermit dem Grundsaß, den sie in Ansehung der heiligen Schrift selbst festgesett hatten."

"Die heilige Schrift bedient sich der Sprache des gemeinen Mannes, indem religiöse und moralische Gesinnungen und Handlungen, als der unmittelbare Zweck der Theologie, auf diese Art am besten

<sup>\*)</sup> Man sieht: Maimon hatte vermöge seiner jübischen Gesehrsamkeit und seines zugleich philosophischekritischen Sinnes einen nahezu klaren Begriff unserer philosogischen Kritik und Szegese.

ausgebreitet werden können. Sie stellen baher dem gemeinen Verstande Gott als einen ir dischen König vor, der sich mit seinen Ministern und Kabinetsräthen, den Engeln, über die Regierung der Welt berathschlagt. Dem ausgebildeten Verstande aber suchen sie alle anthropomorphistische Vorstellungen von Gott zu benehmen, indem sie sagen: Die Propheten haben viel gewagt, indem sie den Schöpfer seinem Geschöpf ähnlich vorstellen, wie es z. B. bey Czechiel 2. 26 heißt: "und auf dem Thron war eine dem Menschen ähnliche Vorstellung."

2) Maimon stellt alsbann Mahomeds Beschreibung von der Belohnung der Frommen die rabbinische Vorstellung gegensiber und hebt die Reinsheit der letzteren im Gegensatz zur Sinnlichkeit jener hervor. Bei Mahomed heiße es:

""Hier (im Paradiese) sind so viele Schalen als Sterne am himmel. Junge Mäbchen und Knaben schenken ein und warten ben ber Tafel auf. Die Mädchen sind von einer Schönheit, die alle Einbildungskraft übertrifft. Wenn eine von diesen Mädchen am Himmel oder in der Luft des Nachts erschien, so würde die Welt davon helle werden, nicht anders als wenn die Sonne scheint, und wenn sie in's Meer spuckte, so würde sie bessen salziges Wasser in Honia und seine Bitterkeiten in Susiakeit verwandeln. Wasser, Milch, Honig und weißer Wein werden die Flüsse fenn, die diesen füßen Aufenthalt benetzen. Der Schlamm dieser Flüsse wird aus wohlriechenden Muskaten und die Kiesel derselben aus Verlen und Hnacinthen bestehen. Der Engel Gabriel wird die Thore des Baradieses den gläubigen Muselmännern öffnen. Das erste, was ihnen in die Augen fallen wird, wird eine Tafel von Diamanten, von einer so ungeheuren Länge seyn, daß man sieben taufend Tage zubringen müßte, herum zu laufen. Die Stühle, die herum stehen, werden von Gold und Silber senn, die Tischtücher von Seibe und Gold. Wenn sie sich gesetzt haben, werden sie die auserlesensten Gerichte des Paradieses essen und von seinem Wasser trinken. Sind sie satt, so werden ihnen schöne Knaben, grüne Kleiber von koftbarem Stoff und Halsbänder und Ohrgehänge von Gold reichen. Einem jeden wird man alsdann eine Citrone geben, und wenn sie sie an ihre Nase gebracht haben, um ihren Geruch zu empfinden, so wird ein Madchen von bezaubernder Schönheit herauskommen. Jeder wird die seinige mit Entzücken umarmen, und diese verliebte Trunkenheit wird fünfzig Jahre ohne Unterbrechung dauern. Ein jedes Paar wird einen bezaubernden Pallast zur Wohnung bekommen, wo sie die ganze Ewigkeit essen, trinken und alle Arten von Wollust genießen werben.""

"Diese Beschreibung" sagt Maimon S. 171, "ist schön, aber wie simmlich!" Die Rabbiner hingegen sagen: ""Oben (in dem seligen Aufenthalt der Frommen) giebt es weder Essen noch Trinken u. s. w. sondern die Frommen sigen gekrönt und ergöhen sich in dem Anschauen der Gottheit."

3) Vor allem rühmt er die rabbinische Moraltheorie. Er weiß—
nach S. 176. — "wahrhaftig nicht, was man daran auszusehen hat,
außer vielleicht das in manchen Fällen Zuweitgetriebene derselben. Sie
ist der ächte Stoicismus, schließt aber deswegen nicht andere brauchbare Principien (der Vollfommenheit, des allgemeinen Wohlwollens u.
bergl.) aus. Ihre Heiligkeit erstreckt sich sogar auf Gedanken. Sie
beziehe dieses, ihrer Art nach auf folgende Stelle des Psalms: Du sollst
in dir keinen fremden Gott haben, indem sie sagen: welcher fremde
Gott kann in dem menschlichen Herzen wohnen als böse Begier=
ben. Sie erlauben nicht einmal einen Heiden weder in Thaten noch
mit Worten zu hintergehn, woben er doch nichts verlieren kann, z. B.
siech gegen ihn der gewöhnlichen Hösslichkeitsformel: "ich freue mich Sie
wohl zu sehen" zu bedienen, wenn sie nicht wahre Gesinnungen des Herz
zens ausdrückt.

Die Beispiele von Juden, die Christen oder Heiden betrügen, welche man gemeiniglich bagegen anführt, beweisen nichts, indem diese alsdann nicht den Grundsätzen ihrer Moral gemäß handeln.

Das Gebot, du sollst nicht gelüsten nach allem, was deinem Nächsten gehört, legen die Talmudisten so aus, daß man sich sogar den Wunsch es zu besitzen verwehren muß; kurz ich müßte ein ganzes Buch schreiben, wenn ich alle vortrefslichen Lehren der rabbinischen Moral ansühren wollte."

Bu widerlegen sind nach Maimon alle die ungerechten Beschuldis gungen und Verspottungen, die sowohl von christlichen Autoren als selbst von den aufgeklärt seyn wollenden Juden gegen die Talmudisten vorges bracht werden.

"Wer in den wahren Seist des Talmuds eingedrungen ist," schreibt er S. 172, "wer sich mit der Art der Alten überhaupt und besonders der Morgenländer, theologische, moralische, ja sogar physische Wahrbeiten in Fabeln und Allegorien vorzutragen, wer sich mit den morgenländischen Uebertreibungen in Ansehung alles dessen, was die Menschheit interessiren muß, genau bekannt gemacht hat; und mit den Talmudisten so versahren will, wie diese selbst zur Entschuldigung des Kabbi Maier, der einen Keher zum Lehrer hatte, in der oben (Siehe

oben S. 20) angeführten Stelle sagen; der wird gewiß alle die Ungereimt= heiten im Talund nicht finden, die diese Herren so leicht darin zu fin= den geneigt sind." — — —

"Da . . . diese Methode überall als bekannt vorausgesetzt wird, so halten es die Talmubisten für unnöthig, sie ben jeder Gelegenheit auß Neue einzuschärfen."

Bei ber wissenschaftlichen Bebeutung, die Maimon hat, werden die in Borangehendem mitgetheilten Ansichten desselben über das Wesen stüdischer Theologie und über die Neligion gewiß sehr beachtenswerth erscheinen. Sie bezeugen, daß er unabhängig von den in diesen Angelegenheiten hervorragenden Zeitgenossen zu einer Klarheit und Schärse der Ausfassung gelangt war, die dem Principe nach ebenbürtig ist dem Höchsten, was hierin sein Jahrhundert erreicht hat. Vor allem ist er seinem großen Gönner Moses Mendelssohn in dieser Beziehung durchaus überlegen. Hiersür ist zu vergleichen, was Joh. So. Srdmann bemerkt im "Grundriß" II. S. 270, 272 und 276. Jedenfalls ist hier für jeden allgemein wissenschaftlich Gebildeten Mendelssohns Verhältniß zum Kantischen Richtung und besselchen religiöse Veschränktheit am Bündigsten und mit Sachsenntniß bezeichnet.

Die gleiche Neise der Anschauung ist aus Maimon's Darstellung und Würdigung der Lehren des Maimonides ersichtlich. Dieselbe lehnt sich jedoch so sehr an die Sinzelheiten von des letzteren Werken an und ist gerade durch Auffassung dieser so interessant, das ein kurzer Auszug daraus, wie er sir diese Stelle der "Zusäge" nur statthaft wäre, sich nicht ansertigen läßt. Es könnte in einem solchen wenigstens nichts ausessührt werden, was einen über das hier bereits Dargebotene hinaussgehenden neuen grundlegenden Gesichtspunkt eröffnen würde.

Ich benute baher biese Stelle lieber zu einem Zusate, in dem die Erkenntnißtheorie Maimon's noch etwas eingehender behandelt werden soll als es oben geschehen ist; denn bort beschränkte ich mich nur auf Hervorhebung des Einen für die geschichts-philosophische Stellung wichtigsten Punktes, der die Lehre von den Dingen an sich betrifft. —

# III. Roch Einiges aus Maimon's transscendentaler Astethik und Logik und über dieselben.

Maimon weicht von Kant's Erkenntnistheorie wesenklich in zwei Punkten ab, deren einer die Theorie der Sinne, deren anderer die des Verstandes angeht.

### 1. Von Maimon's Theorie der Sinulichkeit.

Was jenen betrifft, so leugnet er mit G. E. Schulz die Möglichkeit, die Vorstellung von Dingen an sich für die Erkenntnistheorie positiv zu verwerthen. Dinge außerhalb des erkennenden Bewußtseins, welche dassielbe mittels der Sinne (wie dei Kant und K. L. Reinhold) rühren — ein Rühren, dessen Ergebniß die Empfindung ist —, lassen sich für Maimon nicht nur nicht beweisen, sondern sie sind ihm eine begrifsliche Unmöglichkeit. Sie sind schlechthin undenkbar, ein durch kein Merkmal vorstellbarer Gegenstand; sie sind ein Unding, eine imaginaire Größe.

Dieses Frrationale, das Ding an sich, als ein solches Noumenon, bezeichnet hiernach nur die Grenze unseres Erkennens im negativen Berstande. (Das Frrige dieser Auffassung habe ich oben nachgewiesen. Zu meiner Rechtsertigung Kant's ihr gegenüber kann verglichen werden, was werhann a. a. D. S. 320 über das Verhältniß von Kant zu Berkelen sagt und W. Tobias in den "Grenzen der Philosophie" S. 40 und S. 71).

[Es ift baher aber auch falsch, was Erdmann S. 403 — freilich in Sinne Maimon's — behauptet, daß "gegeben" nur heiße: "ohne Wissen von unserer Spontaneität vorgestellt." Wir haben über das Segebene weder bewußte noch unbewußte Spontaneität. Dasselbe ist als solches ein in der That zum Theil uns Fremdes. Darum kann es immerhin ein uns Gleichartiges sein, und eben auf Annahme eines solchen Etwas, das sogar ein dem Ursprünglichen in uns Gleichartiges, aber zum Theil außer uns ist, beruht das Vertrauen, daß eine in ihrem Vorgange uns ewig verborgene Synthese stillschweigend unsere Erkenntniß in dem isolirenden Gebrauche ergänzen werde, auf welchen diese bei ihrer individuellen Vethätigung durch ursprüngliche eigene Schranken angewiesen und eingeschränkt wird. Sin solches "Etwas" ist allein das Kantische Ding

an sich, das nur zum Theil, nicht aber gänzlich außerhalb des Bewußtsseins liegt. Es ist kein Räherungswerth, dem man sich, wie V 2, allsmählig nähert, aber auch keine imaginaire Größe, wie V- a, wosür es Maimon ansieht (cf. Erdmann ebb. S. 403). Weil das Ding an sich jenes nicht ist, so darf man die Sinnlichkeit, das Vermögen, dasselbe aufzunehmen, auch nicht als "unvollständigen Verstand" bezeichnen, weil es dieses nicht ist, hat es selbst mehr als negative Vedeutung. Es ist zum Apriori in uns das apriorische Komplement außerhalb des einen sinnslichen Inhalt nothwendig erkennenden Vewußtseins, und steht des letzteren beiden ursprünglich geschiedenen Grundlagen, der Anschauung und dem Verstande, ebenbürtig und ihre apriorischen Synthesen ergänzend, zur Seite.

Weil Maimon das Kantische Ding an sich somit irrthümlich für etwas gänzlich außerhalb des Bewußtseins Liegendes hält, sucht er nun weiter auf andere Weise den Stoff der Vorstellung zu gewinnen. Sines solchen bedarf freilich auch nach ihm unser Denken zur Erkenntniß. Diese ist nichts blos Formales, sondern Beziehung einer Form auf einen Inhalt. Und dieser muß, als etwas allem bewußten Denken Borangehendes, da und gegeben sein. Aber er braucht deshalb nicht von Dingen außer uns gegeben zu sein und herzustammen. Er ist das, dessen Ursprung uns unbekannt ist, in uns. (Vergl. oben S. 58.)

Dieser Stoff bes Denkens ist nun von zweierlei Art. A posteriori ist er gegeben in den Empfindungen als ein Mannigsaltiges ohne Einheit; a priori mittels jener ursprünglichen Bedingungen, ohne deren Voraussetzung uns überhaupt nichts Mannigsaltiges als solches erscheinen kann. Diese Bedingungen sind Naum und Zeit: sie sind die bestimmten Arten, wie wir das Mannigsaltige zur Einheit des Bewußtseins zusammensfassen. Das Vermögen, solche gegebene Erkenntnisse zu haben, ist die Sinnlichkeit.

Sie liefert uns die Objekte; darin ist Maimon mit Kant einig. Aber die Beschaffenheit derselben ist eine andere als bei diesem. Denn sie werden uns, wie mit dem oben und eben gerügten Fehler Maimon behauptet, als Produkte unseres Denkens geliefert, jedoch als solche, deren Entstehungsart in unserem Gemilthe uns unbekannt ist. [In Wahrheit aber entstehen sie in unserem Bewußtsein gar nicht, wenigstens nicht hinsichtlich der ursprünglichen Bedingung ihrer Erscheinung für die sinnliche Auffassung sowohl von Seiten der Form wie des Inhalts. Jene ist die reine Anschauung, diese die Afsektion überhaupt. Beide sind ein Ursprüngliches und Konstantes: erstere in, sehtere vor dem Bewußtsein bei seiner individuellen Bethätigung].

Sie kann uns jedoch bekannt werden. Geschieht dies, werden wir uns also der Negeln bewußt, nach denen wir die Gegenstände hervorbrinzgen, so wird die Anschauung zum Begriff, die Sinnlichkeit zum Verstand. Diese verhalten sich also nicht wie zwei durchaus verschiedene Grundverzwögen, sie sind vielmehr nur zwei Entwicklungsstufen einer und derselben Grundfraft. Auf solche Weise nähert sich hier Maimon dem Leibnitz, indem hiernach die Sinnlichkeit eben nur unvollständiger Verstand ist.

[Gerade diesen Frrthum aber hatte Kant aufgebeckt. Nicht etwa, baß beide isolirt zu gebrauchen wären, hatte er behauptet; vielmehr fors berte er zum Erkennen das Zusammenwirken beider.

Ebenso sehr aber betonte er und wies er zweisellos nach die ursprüngslichen Momente, welche jeder von diesen Gemüthskräften eigenthümlich sind und durch welche sie etwas von einander Unterschiedenes, für sich Bestehendes und Selbständiges sind und demgemäß dafür auch in einseitiger Bethätigung dieser ihrer Momente gelten müssen, so wenig auch die Ergebnisse einer solchen eine Wahrheit außerhalb dieser Gemüthskräfte haben mögen oder gar für nothwendige Erkenntuisse der Ersahrung augessehen werden dürsen.]

# 2. Von Maimon's Cheorie des realen Verstandesgebrauchs.

Nach Maimon werden wir uns in der transscendentalen Logik und mittels des Verstandes nur der Negeln bewußt, nach denen wir die Gegensstände in der Sinnlichkeit erzeugen. Der Verstand ist sonach sür ihn das Bewußtsein der Spontaneität der Anschauungsthätigkeit. Dieser Gedanke führt über zu seiner Logik im transscendentalen Sinne und damit Jun Inhalte jener Negeln. Denn Maimon's Logik muß die Grundsätze enthalten, denen gemäß das Bewußtsein über die Spontaneität der Sinnslichkeit zu Stande kommt.

Allein es ist nicht diese unkantische Auffassung, worin Maimon mit Unrecht von der kritischen Lehre abweicht, an welche ich gedacht habe, als ich einen wesenklichen Unterschied zwischen unseres Philosophen und Kant's Logik behauptet habe. Biel bedeutsamer ist es nämlich, daß Maimon zu allererst und im Gegensatze zu seinem großen Meister die transscendentale Logik der formalen nicht blos neben= sondern übergeordnet hat.

Mit Kant darin einig, daß die formale Logik allein ungenügend sei zur Erlangung inhaltlicher Gewißheit, und die Forderung billigend, daß es also auch allgemeine nothwendige Bestimmungen über den Inhalt des Denkens geben müsse, geht Maimon darin über den Vorgänger hin-

nus, daß er sogar die Abhängigkeit der rein formalen von der transscen= bentalen Logik verkündet. Seien doch zahlreiche formale logische Regeln ungenau, ja felbst unrichtig, wenn sie nicht ergänzt würden burch Bestim= mungen, die aus transscenbentalen Betrachtungen hervorgingen. Denn in Cinem Bewußtsein kann ich 3. B. sogar contradictorisch entgegengesetzte Prädikate verbinden, wie dies geschieht, wenn ich im negativen Urtheile ein non-A zum Prädikat des A machet. Indeh ein wirkliches, reales Objekt erhalte ich durch solche Vereinigung im Bewußtsein gewiß nicht; ich erhalte es auch da nicht, wo ich bloße Relations= oder, wie Maimon sagt, Resterionsbestimmungen verbinde: 3. B. Ursache und Wirkung.

Es bedarf also einer Untersuchung bessen, worin eine Verbindung besteht, die ein wirkliches Objekt des Denkens erzeugt. Dies reale Den= fen muß verschieben sein vom willfürlichen, bas Gegenstände, die ohne einander vorstellbar sind, vereinigt, 3. B. "Rechteck" und "schwarz" oder "füß" und "Linie", und auch von bem lediglich formalen, das untrennbare Relationen, verknüpft.

Ein solches reales Denken beruht vielmehr auf dem oberften Grundgesetz alles synthetischen Erkennens, wie Maimon in den "Kritischen Untersuchungen über ben menschlichen Geist" S. 222. fg. barlegt. Jenes Grundgeset ist ber "Sat ber Bestimmbarkeit", unter welchem somit alle wirklich synthetischen Urtheile stehen, durch welche sogar erst der Unterschied zwischen analytischen und ibentischen Sähen und zwischen negativen und unendlichen Urtheilen völlig klar werde.

Jener Grundsatz besagt aber dies: Zwei Glieber bes Mannigfaltigen fönnen burch bas Denken zu einem Erkenntniß eines realen Objekts ver= bunden werden, wenn das eine berfelben ein bestimmtes, das andere ein bestimmbares ift und baher von jenem als Denkobjekt abhängt. Ober: Diesenige Verbindung des Denkens erzeugt ein reales Objekt, wo das Eine ohne das Andere, dieses aber nicht ohne jenes gedacht werden kann und also das lettere eine mögliche Bestimmung des ersteren ift. In solchem Verhältniß stehen "rechtwinklich" und "Quadrat". Dies ift nicht ohne jenes, wohl "rechtwinklich" ohne "Quadrat" vorstellbar. —

Sehr bemerkenswerth ift alsbann bas Bemühen, in biesem Grundsate den Keim der verschiedenen Kategorien zu entdecken und dieselben aus ihm abzuleiten. Es gelingt bies freilich Maimon nicht, jedoch ist bas Beftreben selber: für die Anzahl und Arten der oberften Stammbegriffe bes Verstandes einen Einheitsgrund aufzuweisen, ein durchaus zu rechtfertigenbes, und das ihm schon in Maimon vorschwebende Ziel ein noch heute erst zu erreichendes.

Berzichten wir auch unserem Plane gemäß, auf die Einzelheiten ber Logif im Uebrigen näher einzugehen, so ist boch noch Gin Punkt zu berühren, der eine Folge seiner eigenthümlichen Theorie der Sinnlichkeit ist und bei welchem Maimon wieder wegen falscher Auffassung Kant's auf einen Freweg gerathen mußte. Er giebt nämlich nicht zu, daß durch die Anwendung der Kategorieen und 3. B. der der Kausalität auf den Erfahrnugsinhalt an die Stelle bes zufälligen Zusammenhangs der Wahr= nehmungen der nothwendige der Erfahrung im eigentlichen und strengen Sinne des Wortes trete. Die Anwendung solle ja durch transscendentale Schemata der Zeitverhältnisse vermittelt werden (Bgl. oben S. 51.) Das Schema der Nothwendigkeit in Bezug auf die Zeit sei aber das "Immer". Da dies jedoch nur Näherungswerth sei und nie erreicht werde, so gäbe es in der Erfahrungserkenntniß keine apodiktische Gewißheit, sondern nur Wahrscheinlichkeit; und Maimon tritt also darin Reinhold bei, daß Hume gegenüber die transscendentale Deduktion wirkungslos bleibe.

[Sie bleibt es aber nicht und Maimon bedenkt bloß bas Wichtigste nicht. Er bebenkt nicht, daß Kant Gründe angegeben hat, weshalb bas "Immer" in gewissen Fällen nicht blos Näherungswerth ift. Das "Immer" ber bloßen Abstraktion von einzelnen Erfahrungen kann freilich nur auf comparativer Steigerung und Verallgemeinerung beruhen, und Keiner hat das so entschieden ausgesprochen, wie Kant selber. Ich, der Einzelne und als solcher, kann also kein "Immer", das nicht blos einen Nähe= rungswerth hat, hervorbringen. Aber es kann sich in mir und außer mir etwas kundthun, was gar kein Erzeugtes ift und bemgemäß ich im Stande bin, es zu erklären, wenn mir aus einzelnen Wahrnehmungen und aus einmaligem Geschehen die Gewißheit einer ein und für alle Mal geltenden Verbindung entgegentritt. In solchen Fällen nähere ich also nicht das Einzelne dem Allgemeinen willfürlich an, sondern ich erkenne dies nur an in jenem und letzteres als Fall des Ersteren, auf Grund eines Ursprünglichen in meinem Bewußtsein und für mein Bewußtsein. Dies Ursprüngliche hatte Kant in der Affektion des Dinges an sich, für ben Inhalt, und in Raum und Zeit für die Form ber Sinnlichkeit dargethan (S. ob. 47 fg.) Gerade dies aber hatte Maimon nicht eingesehen, und so konnte ich schon bei Darftellung seiner geschichtsphilosophischen Bebeutung zeigen, daß seine Kategorien keinen apriorischen Inhalt hatten, den sie zu erreichen vermöchten, und bei Darlegung seiner Aesthetik stellte es sich heraus, daß diese Sinnlichkeit in der apriorischen Sbenbürtigkeit ihrer reinen Formen und in der Möglichkeit ihrer Affektion burch einen Inhalt überhaupt von Maimon verkannt worden war. Wegen bieses Sachverhalts kehrt berselbe nun auch bei bem in Nebe stehenben Punkt der Logik die Lage der Dinge in seiner Kritik Kant's um. Dieser behauvtet gar nicht, was der Sinn von Maimon's Angriff ist, daß mein Verstand in Anwendung des Schematismus das "oft" in "Immer" verswandele, sondern: wenn ich ein "Immer" im "oft" anerkenne, so geschieht es nach Kant, weil sich eine dem Schematismus gemäße Verbindung enthüllt, deren ich mir nur bewußt werde.

Dieser Schematismus ist freilich, wie ich es an früherer Stelle gezeigt habe (S. 51 u. 52), eine durch den Zeitbegriff vermittelte Verbindung von Kategorie und Anschauung, die sich alsdann individuell realisirt. Diese Realisirung ist aber nur als mögliche, nicht als ausnahmslos wirkliche von Kant in Anspruch genommen, was Maimon auch verkennt; und ihre Möglichkeit beruht eben darauf, daß die Kategorien in der Assettion überhaupt und in den reinen Anschauungssormen ein Gleichartiges haben, mit dem sie eine Verbindung mittels der Zeitvorstellung und der eigensthümlichen Stellung dieser inmitten des Bewusteins und inmitten von dessen ursprünglichen Momenten eingehen können, aber nicht müssen.

Noch ärger hat Carl Göring im zweiten Theil seines "Systems ber kritischen Philosophie" Leipzig b. Beit & Co. 1875 S. 166 biesen Sachverhalt misverstanden. Er sührt dort Kant's Beispiel aus desselben "Prolegomenen zu jeder künstigen Metaphysik u. s. w." § 20 an, wo es heißt: "wenn die Sonne den Stein bescheint, so wird er warm. Dieses Urtheil ist ein bloßes Wahrnehmungsurtheil und enthält keine Nothwendigkeit, ich mag dies noch so oft und Andere auch noch so oft wahrgenommen haben; die Wahrnehmungen sinden sich nur gewöhnlich so
verbunden. Sage ich aber: die Sonne erwärmt den Stein, so kommt
über die Wahrnehmung noch der Verstandesbegriff hinzu, der mit dem
Begriff des Sonnenscheins den der Wärme nothwendig verknüpft, und
das synthetische Urtheil wird nothwendig allgemein gültig, folglich objektiv
und aus einer Wahrnehmung in Ersahrung verwandelt."

Kant beginnt ben Passus über das Erfahrungsurtheil mit "Sage ich aber," welche Worte sowie das ihnen Folgende in diesem Zusammenshange einer die Kritik der reinen Vernunft erläuternden Schrift, wie auch aus meinen früheren Aeußerungen über diese Lehre klar sein nuß, ja doch den kritischen Standpunkt voraussehen und also nur bedeuten können: "Fühle ich mich genöthigt zu sagen" oder "Zwingt mich eine Selbstbesinnung zu sagen: "Die Sonne erwärmt den Stein," so kommt über die Wahrnehmung noch der Verstandesbegriff der Ursache in meiner Selbstbesinnung hinzu, der (auf Grund der Schematistrung der

bie verschiebenen Arten bes Sclbstbewußtseins ausbrückenben Kategorien als eine der letzteren) mit dem Begriff des Sonnenscheins den der Wärme nothwendig verknüpft u. s. w.

Also wird die objektive Gilltigkeit eines Urtheils für Jedermann hier nicht "durch Aenderung des sprachlichen Ausdrucks" bewirkt, wie Göring mit beispielloser Berwirrung dieser Stelle ebenda behauptet, sondern das erst allmählig zur Selbstbesinnung gesteigerte Bewußtsein bedient sich im Ersahrungsurtheile eines Ausdrucks, der besser dem Sachverhalte entspricht, als das Wahrnehmungsurtheil. Dieses genügte nur der ersten Selbstbeobachtung, die nicht sogleich dieses betreffenden Falles sich bewußt wurde als eines solchen, bei dem die mittels Abstraktion sich vollziehende und an dem Leitsaden comparativer Allgemeinheit einhergehende Induktion nicht ausreicht, sondern dei welchem das Gemüth sich einer Neslezion inne wird, welche die Erscheinung im Lichte der konstanten Bedingungen des Geistes betrachtet und allein den Kriterien unbedingter Allgemeinheit und Nothwendigkeit vertraut.

Das unerläßliche Requisit, was nach Göring Kant und seine Kommentatoren hier vergessen haben sollen und was nach ihm in einer in gebildeter Sprache nicht qualificirbaren Beschaffenheit des Verstandes aller Subjekte bestehen soll, die der Lehre Kant's, natürlich, wie sie Göring entstellt hat, beitreten: dies Requisit kann somit höchstens im Gehirne dieses Sensualisten und seiner Anhänger sich sinden.]

Maimon ist jedoch dieses seines Standpunktes sicher; er bleibt dabei, daß in Bezug auf den Erfahrungsinhalt die Kategorien ohnmächtig seien. Anders liege die Sache in der Mathematik und für deren Gegenstände. Denn gleich wie er zugiedt, daß in jenem Beispiele von Sonnenschein und Wärme, od es gleich fraglich sei, daß gerade diese sich immer folgen, auf die Succession derselben die Kategorie der Kausalität mit Sicherheit anwendbar sei — aber auch nur auf diese (worauf also die Annäherung der sinnlichen Wahrnehmung an die Gewißheit und das Bewußtwerden der in der Sinnlichkeit verborgenen Spontaneität beruht) — : ebenso könne auch auf diese und andere Zeitz und Kaumverhältnisse diese und jede andere Kategorie bezogen werden. Deshalb geschehe das mit Recht in der Mathematik. Habe eben sie es doch mit dem, was aus dem a priori gegebenen Inhalt von Raum und Zeit selber entstünde, zu thun: also mit dem allein Gewissen.

[Auch hier geht Maimon fehl. Freisich ist mathematische Erkenntniß stets streng a priori nothwendig; andererseits reicht sie aber auch nicht aus zum Ersahrungsurtheil und ist ihm gegenüber nur formal, obschon a priori-formal. Die Erfahrungserkenntniß ift aber zugleich real, freilich aber nicht immer nothwendig, sondern eben nur dann und zwar nicht minder als die mathematische, wenn der empirische Inhalt des Mannigfaltigen dem Bewußtsein eine Verbindung enthüllt, die allein unter der Form der Kategorien auffaßdar ist. Die Möglichkeit dieser Auffassung und nicht mehr, diese aber auch genügend, ist erwiesen, falls gezeigt ist, daß die Verstandesbegriffe, die eine Einheit eines Gegenstands a priori ausdrücken, auch Beziehung zur sinnlichen Empfindung selber haben können. Sie können sie aber haben, weil jeder sinnliche Inhalt sich in Naum und Zeit darstellen muß und durch letztere Form Beziehung zum Verstande hat. Maimon hatte eben Kant's Lehre vom Schematismus nicht begriffen. — Die aus diesem hervorgehenden Grundsätze des reinen Verstandes rechtsertigen sogar auch erst die Anwendung der Mathematik auf Erfahrung, wie es Cohen auf S. 210 seiner Schrift "Kant's Theorie der Ersahrung" auseinandergeset hat].

1

يأز

### IV. Urbemußtes oder Unbemußtes?

Ob Urbewußtes ober Unbewußtes gleich ober verschieden seien und welches von beiden die Herrschaft im menschlichen Geiste führen müsse, das könnte für jemand fraglich werden, der meine vorliegende Schrift bis hierher gelesen hat, wenn er zugleich von des Herrn Eduard von Hartmann Aussehen erregender Lehre Kenntniß genommen, beide aber nicht genau genug verglichen hätte. Ich will deshalb an dieser Stelle am Schlisse meiner Arbeit noch einige Winke zu geben versuchen, deren Beachtung zur Lösung der in jener Frage liegenden Zweisel beitragen dürfte.

Den Ausbruck des "Arbewußten" habe ich an früherer Stelle nicht gebraucht, wohl aber auf S. 57 den des "Arbewußtseins" und dasselbe ebenda für gleich bedeutend erklärt mit dem "nicht individuellen ursprüng-lichen Bewußtsein oder mit dem, was Kant das a priori Subjektive in uns nennt." Dies letztere hat mit dem sogenannten Unbewußten nur zeitweise etwas gemein, denn es ist nicht immer bewußt, vielmehr wird es dies erst allmählig durch eine Selbstbesinnung, die erwacht an den

Grenzen einer auf wahrhafte Allgemeinheit und Nothwendigkeit ausgehenden, ihr Ziel aber eben wegen ursprünglicher Schranken des Bewußtseins nicht erreichenden Abstraktion. Sin solches a priori Subjektive in uns wird daher nicht so leicht mit dem Undewußten verwechselt werden oder doch nur vorübergehend. Wohl aber könnte das geschehen mit demjenigen A priori, was zum Theil außer uns liegt und wofür ich, soviel ich weiß ohne Borgang von anderer Seite, das Kantische Ding an sich erklärt habe. Denn gerade in der Hischt, in welcher dies als ein außerhald unseres erkennenden Bewußtseins Liegendes bezeichnet werden mußte, könnte es als ein Undewußtes erscheinen und um so mehr, als es selbst niemals in unser freithätiges Denken eintritt.

Dagegen ist jedoch Folgendes zu bemerken. Erstlich braucht, was außerhalb bes erkennenden oder vielmehr nur des mit Nothwendigkeit erskennenden Bewußtseins des Menschen liegt, deshalb noch nicht selber unbewußt zu sein.

Zweitens aber hat dies A priori, das vor dem menschlichen Bewußt= sein in seiner individuellen Bethätigung auftritt, mit bem, was an ber Grenze letterer erscheint, die Sigenschaften gemein, erstlich, daß es ein unbedingt Konstantes gegenüber biefer Bethätigung ift, sodann bag es für biese ein unbedingte nothwendige Voraussetzung bildet: beides Eigen= schaften, die so wichtig sind, daß sie eher zur Vermuthung einer Uebereinstimmung auch in den übrigen wesentlichen Beschaffenheiten als zum Gegentheile berechtigen. Dieses A priori vor der Erfahrung war als Grund der Möglichkeit einer Affektion überhaupt, wie oben wiederholt (3. B. im Anfange bes Zusates III, 1.) hervorgehoben ist, ein nothwendiges Komplement zur Synthese, welche unsere Erkenntniß mittels des A priori der Sinnlichkeit und des Berftandes vollzieht. Die Leiftung eines folden Komplements begreift sich aber leichter, wie bereits ebenba angebentet, wenn basselbe jenem A priori gleichartig ist, als wenn es sich von ihm durchaus unterscheibet. Nun sind die apriorischen Momente ber Sinnlichkeit und bes Berstandes ihrem Wesen nach bewußte. Nur in bem individuellen und in dem jedesmal gegenwärtigen Zeitbemußtsein, wie es der Einzelne als folder im einzelnen seelischen Vorgange bethätigt, find sie nicht stets vorhanden. Wohl aber kündigen sie sich auch in diesem an und werben von ihm erfaßt, sobalb fein Träger zur Gelbstbefinnung sich erhebt. Daher habe ich bie Gigenschaft von Raum, Zeit und Kategorien als Urbewußtsein bezeichnet, als ein für das Individual-Bewußtsein zunächst schlummerndes und erst allmählig erwachendes Bewußtsein, nicht als ein Unbewußtes und Todtes, da nur der Schlafende, nicht der Todte

erwacht. Eben diese Beschaffenheit wird also auch das A priori vor der Bethätigung der individuellen Erkenntniß haben: es ist ein Arbewußtes außerhalb des menschlichen Bewußtseins, welches dessen Bethätigung, so-bald es sich zur Selbstbesinnung steigert und des in ihm liegenden Unsbewußten inne wird, freundschaftlich und hülfreich unterstüßt.

Ich bin sogar der Meinung, daß der ganze Ausdruck des "Unbewußten" nur auf einer Verkennung des Unterschiedes von dem, was gar nicht bewußt ist und es nie sein oder werden kann, und von dem, was nur noch nicht zur Zeit bewußt ist, beruht.

Es ist hier nun nicht der Ort, dieses Mißverständniß bei anderen ober gar in der erwähnten, den Namen des Unbewußten als Aushängesschild führenden Lehre nachzuweisen. Nur meine Auffassung möchte ich in Kürze rechtsertigen.

Es ist ja freilich, besonders in niederen Stufen des Seelenlebens, Einiges von den Thatsachen anzuerkennen, die man als "unbewußtes Seelenleben" benannt hat. Immerhin erscheint bieser Ausbruck bafür boch ganz schief, ganz unzutreffend und sprachwidrig. Denn was er eigentlich nur besagen könnte, ein Kehlen bes Bewuftseins, bas hat im Seclenleben gar keine Wirklichkeit, das wäre der Tod besselben. Alles Seelische ist ja, eben als solches, bewußt. Selbst die Pflanze, die ihre Blätter beim Schwinden ber Sonnenftrahlen zusammenschließt, hat Bewußtsein — ohne bewußt zu sein, — insofern etwas in ihr babei gegen einen äußeren Reiz reagirt ober falls dies ber Fall ift. Aber mit biesem Bewußtsein, als mit dem allgemeinsten Charafter alles Geistes= und Seelenlebens im Gegenfate jum verholzten und ftarren materiellen Dasein, mit diesem Bewußtsein, als einer objektiven Beschaffenheit, ift nicht zu verwechseln das aus ihm hervorknospende und in schönster Blüthe zum Selbstbewußtsein sich entfaltende Bewußtsein, bessen Träger ein individuelles Subjekt ist. Dies subjektive Bewußtsein, das sich eben feinerseits wieder bis zu einem folden Selbstbewußtsein steigern kann, baß es in höherer Subjektivität sich als ein Ursprüngliches erfaßt und mit eigener Kraft über die Individualität erhebt, äußert sich in einzelnen seelischen Aften und biese bringen allerdings stets nur die im Augenblicke vorzüglich hervortretenden und burch ben betreffenden, zeitlich bestimmten äußeren Reiz erregten Seiten bes objektiven Bewußtseins ber Seele zur Erscheinung. Selbstbewußt wird sich bieser Seiten die Scele, sobald ihr nicht nur das äußere Objekt sondern zugleich der Eindruck auf das Subjekt bewußt wird: die Empfindung, Vorstellung u. s. w. selbst, mittels der das Bewußtsein sich auf das Objekt richtete.

Wenn ich z. B. einen Ton höre, d. h. ihn in seiner Bestimmtheit als solchen auffasse, so werde ich also in dem Angenblicke, wo letzteres vor sich geht, nur dieser Ton-Empfindung nehst allem, was zu ihr unmittelbar gehört, mir individuell und als Subjekt bewußt sein. Und doch ist mein Bewußtsein in dieser Empfindung nicht erschöpft. Ja, es wirken bei dieser zu selbiger Zeit Momente des Seelenlebens mit, deren ich mir im Angenblicke nicht bewußt bin und die nach Herrn v. Hartmann's Theorie undewußt sind, während sie doch zum Bewußtsein gehören als mittelbar mitwirkende, in jenem augenblicklichen Bewußtsein gleichfalls vorhandene, und als solche, die jeden nächsten Angenblick auch in's gegenwärtige Bewußtsein des Subjektes eintreten können. — Dem gegenüber ist es offendar allein richtig, solche Momente nicht als undewußt sondern nur als: "dur Zeit nicht für das Individual=Subjekt bewußt" zu bezeichnen. Denn sie liegen im Bewußtsein überhaupt und treten nur nicht in der Bethätigung desselben in einem einzelnen Alke hervor.

Ein solcher Aft ift wie eine Farbe im Spektrum, die nur die zu bestimmter Zeit erscheinende Wirkung des gerade jett im Prisma gebrochenen, objektiv vorhandenen weißen Sonnenlichtes zeigt. Aber eben biesem weißen, aus allen Farben bes Spektrums zusammengesetzten Lichte, nicht bessen Abwesenheit, nicht der Schmärze, sondern der Külle des Lichts ist der gesammte Scelen= und Gemüthsinhalt vergleichbar; und wenn ben einzel= nen Karben, die nur besondere Momente jenes Lichtes sind, die einzelnen seelischen Afte des individuell erregten Subjekts entsprechen, so sind lettere auch nur Momente des gleichartigen und darum auch in allen Theilen bewußten Seelenganzen. Der einzelne, dem Subjekt in bestimmtem Zeit= punkt bei bestimmtem Vorgange bewußte Akt ist mur das in der dem Prisma vergleichbaren Erfahrung gebrochene Bewußtsein. Wie bie Sonne ber Quell des ungebrochenen Lichtes, so ist die Seele und das Gemüth überhaupt berjenige bes ungetheilten ursprünglichen Bewußtseins bes Menschen, aus welchem nur, als die einzelnen in der Erfahrung des individuellen Subjekts brechbaren Lichtstrahlen, für dieses die besonderen Bewußtseinsakte hervortreten.

Ober, um es kurz zu sagen: Wer ein ursprüngliches Bewußtsein, das von der Erfahrung unabhängig ist, annimmt, für den kann das menschliche Gemüth in keiner Hinscht undewußt sein; freilich aber können gewisse Seiten desselben zu gewisser Zeit gar nicht oder doch so wenig durch individuelle, räumlich und zeitlich oder blos zeitlich bestimmte Reize ansgeregt werden, daß sie nicht in das Erfahrungs-Bewußtsein des seelischen Individual-Subjekts eintreten.

Wer nur dieses Erfahrungs-Bewußtsein als Bewußtsein gelten lassen will, für den ift allerdings das Gemüth sowohl in seinem ganzen ur= sprünglichen und geistigen Wesen wie in dem, was dem Träger seiner individuellen Bethätigung, mas der Seele, nur nicht augenblicklich gegen= wärtig ist, unbewußt. In Wahrheit jedoch umfaßt dies nur vermeintlich Unbewußte vielmehr alle Seiten sowohl des ursprünglichen vor der Erscheinung in der Reit liegenden Bewußtseins als auch die des zu letterem allmählig hinzutretenden, mittels Reaction gegen die Erfahrung von ihm festgehaltenen und in der vergangenen Zeit erworbenen und bem ursprünglichen einverleibten neuen Gemüthsinhalts: alle biefe Seiten umfast es, sofern sie nur nicht, sei es noch nicht oder nicht mehr, in bas gegenwärtige Zeitbewußtsein mit eingetreten sind und an ihm keinen, als individuelle Erscheinung sich äußernden Antheil haben. Die bloß zeitlichen oder gar die augenblicklichen Vorgänge des Bewußtseins sind nur ein kleiner Bruchtheil beffen, was das Bewußtsein überhaupt ausmacht, als jene ureigene Fähigkeit des ganzen Gemüthes in seiner inviduellen oder see= lischen wie in seiner allgemeinen ober geistigen Beschaffenheit, mit ber es als ein solches gegen fremde Einwirkungen theils abweisend theils aufnehmend reagirt oder eigene auf anderes äußert und zwar in folcher Weise, daß dadurch ein eigenthümliches dem materiellen Dasein und dem Geschehen an diesem entgegengesetztes Leben in ihm selber stattfindet. Bewußtheit ift gerade die specifisch substantielle von allem Materiellen grundverschiedene Besch affenheit jegliches Seelen= und Gemüthsinhalts.

Hat nun das A priori in uns den Charafter vollkommensten Bewußt= feins, wenn auch nicht von Haus aus vollkommensten Individual=Bewußtseins. so wird das A priori vor unserem Bewußtsein, als ein ihm wahrscheinlich Gleichartiges, auch ein irgendwie Bewußtes sein müssen. Und wenn auch Kant's eigene "bunkle" Vorstellungen ober Herbart's Vorstellungen "unter der Schwelle des Bewuftseins" ober endlich Benefe's "Spuren" und "Angelegtheiten" den erworbenen und nachher nicht mehr in jedem Kalle des individuellen Bewußtwerbens betheiligten Seeleninhalt erklären mögen, bürfte doch das Urbewußte der Affektion, das aller individuellen Bethätigung und aller des menschlichen Bewußtseins überhaupt vorangeht, das Urbewußte außerhalb des menschlichen Bewußtseins, allein geeignet sein, jene Borgange zu erklären, welche das letztere voraussetzt als solche, die niemals in das subjektive Bewußtsein eintreten, geschweige benn, daß sie uns selbst bewußt würden. Ich meine g. B. jene unbewußten Schliffe, die nach Wundt's Untersuchungen in den "Borlefungen über die Menschen= und Thierseele" oder seinen Grundzügen ber "Physiologischen Psychologie" und nach

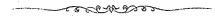
Helmholt u. A. dem Sehen beim Umkehren des Nethantbildes u. dgl., die dem Hören und den Sinnesempfindungen überhaupt zu Grunde liegen. Alle diese sind für den Menschen und sein Bewußtsein da und wichtige Bedingungen desselben und werden dennoch ihm nie bewußt; sie werden nur als dem Bewußtsein gleichartige Vorgänge erschlossen und demenach sehr unpassend als undewußt bezeichnet, während sie vielmehr ein fremdes Bewußtsein, eine für uns und mit uns arbeitende Intelligenz verrathen von allerursprünglichster Bewußtseinskraft.

Bedenkt man, daß Kant vor diesem Urbewußtsein der Affektion, wie vor einem nicht weiter zu erklärenden Ursprünglichen wohl mur wegen Mangels an Beobachtungen, wie sie heut ein Helmholz, Wundt, Fechner u. A. anstellen, stehen geblieben ist und daß er nur deshalb dasselbe nicht mit kritischer Selbstbesimmung des Näheren wie die apriorischen Bedingungen der Sinnlichkeit, des Verstandes und der Vernunft in uns ersorscht hat, so erscheint es sehr zeitgemäß, des Königsberger Denkers Untersuchungen zu einer Kritif der Sinne zu erweitern und zwar in einer Vedeutung, die das Individuelle und das Apriorische nicht mit dem von mir in den "Vorstudien," besonders S. 76—83 hervorgehobenen Irrthume zu verzweigen braucht.

Zu einer berartigen Erweiterung scheint ein trefsliches Buch von Dr. W. Göring\*) "Naum und Stoff, Ibeen zu einer Kritik der Sinne" Berlin bei E. Duncker (Heymons) 1876 den Grund zu legen, auf welches ich deshalb hier hinweisen will. Nebrigens ist der Grundgedanke solcher Kritik nicht neu, sondern vielleicht zuerst von Göthe in der "Farbenlehre" gesaßt, wie es bereits Danzel in der Schrift "Neber Göthe's Spinozismus" Hand. bei Meißner 1843 bemerkt hat, wo er gegen Ende derselben Göthe's Farbenlehre bespricht und für jene Ansicht des letzteren seinen Ausspruch bei Eckermann (II. 72) eitirt, "daß, wie Kant eine Kritik der Bernunft geschrieben habe, so auch eine Kritik der Sinne nothwendig sei."

Daß Kant selber biesen Grundgebanken hatte, beweist gerade die Stelle, welche ich S. 56 dafür angeführt habe, daß die Dinge an sich nach ihm in dieser ihrer Beschaffenheit nur als die Sine Seite eben besselben angesehen werden können, was auf der anderen das Gepräge der Erscheinung trägt. — —

<sup>\*)</sup> Richt zu verwechseln mit bem S. 82 erwähnten Carl Göring.



#### Druckfehler:

Es sind neben hier zu übergehenden unbedeutenderen folgende, theils die Schreibweise theils den Sinn empfindlich störende Drucksehler übersehen worden, um deren Berichtigung gebeten wird:

| Seite      | 14      | lies  | Beile  | 16    | von unten: "mit meiner" ftatt "mit einer"                    |
|------------|---------|-------|--------|-------|--------------------------------------------------------------|
| "          | $^{23}$ | 11    | "      | 2     | in ber Anmerkung: "Ingwischen" ftatt "Indeg"                 |
| n          | 32      | n     | n'     | 18    | von unten: "Nothwendigkeit" ftatt "Nothdürftigkeit"          |
| "          | 43      | 12.   | H      | 3     | von oben: "Menbels sohn" ftatt "Menbelsohn"                  |
| H          | 11      | iſt   | #      | 20    | " " ju ftreichen: hinter dem zweiten fata bas trahunt        |
|            |         | v1 _  |        |       | retrahunt fata                                               |
| 11         | 11      | lies  | "      |       | von unten: "Willensvermögen" statt "Willensver-              |
|            |         |       | •      |       | änderung"                                                    |
| 11         | 49      | ##    | "      | 11    | von unten: "erwache" ftatt "erwachten"                       |
| "          | 54      | "     | "      | _ 3   | von unten: "Aenesidemus" statt " Nenesidamus"                |
| . "        | 55      | 71    | "      | 20    | von oben: "liege" flatt "liegen"                             |
| 105C v!! v | 59      | ~".   | .".    | 3     | von oben: "an ber der Erfahrung" ftatt "an deren Grfahrung"  |
| augua)     | tit     | Seite | 46     | zeile | 9 und 10 von oben bei ben Namen Kuno Fischer'), Zeller2)     |
| und Eri    | ma      | nn³)  | die 21 | nga   | be der Stellen vergessen, jedoch ohne sachlichen Schaden, da |
| die im     | ,,Wo    | rwor  | t" eri | vähi  | nten nur zu wiederholen waren.                               |

# Inhalts - Verzeichniß.

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Geite   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| Borwort                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 3 5     |
| I. Ginleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 6— S    |
| II. Maimon's Leven                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 9 - 45  |
| 1. Die Eltern                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 9 - 13  |
| 2. Salomon Maimon's Kindheit und erster Schulunterricht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1315    |
| 3. Rnabenalter, Talmudstubium, Heirath                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 15-18   |
| 4. Die erften Jahre in der Che, troftlose Buftande der Beimath, Gelbst-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |         |
| studium ber beutschen Sprache                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1820    |
| 5. Selbststudium in der Kabbala                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 20-21   |
| 6. Selbstftubium ber beutschen Wissenschaft, erfte Hofmeisterstelle, Nah-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |         |
| rungesorgen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 21 - 23 |
| 7. Reise über Königsberg nach Stettin und Berlin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 23 - 24 |
| 8. Maimon's erfter Berliner Aufenthalt und Bettlerirrfahrt nach Posen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |         |
| 9. Aufenthalt in Pofen, erfte Chren und erftes Lebensglud                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 25 - 27 |
| 10. Abreise von Posen, Studium des Maimonides                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 28      |
| 11. Zweiter Berliner Aufenthalt. Wolfs Metaphysik. Moses Mendelssohn                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 2829    |
| 12. Das Studium Locke's und Spinoza's und Maimon's Art zu bispu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |         |
| tiren und zu lehren                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 30-31   |
| 13. Maimon's Charafter, die Gefahren für denfelben in der letzten Zeit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |         |
| des zweiten Berliner Aufenthalts. Die Methode seines Selbstftubiums.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |         |
| Gründe des Fortgangs von Berlin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 31-35   |
| 14. Maimon's neues Wanderleben und missiche Charafterumftände                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 36 - 37 |
| 15. Aufenthalt in hamburg und vereitelte Absicht zum Chriftenthum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| überzutreten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 38-40   |
| 16. Maimon auf bem Gymnasium in Altona. Besuch in Berlin. Miß-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |         |
| glückte literarische Plane                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 40 - 41 |
| 17. Aufenthalt in Breslau. Berhältniß zu Sphraim Ruh und Garve.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |         |
| Hauslehrerberuf. Chescheidung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 41 - 43 |
| 18. Vierter Berliner Aufenthalt nach Mendelssohn's Tode. Zufluchtsstätte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |         |
| beim Grafen Kalkreuth                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 43-44   |
| *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |         |
| and the same of the same and th |         |

|                                                                                                       | Sette          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| III. Maimon's geschichts-phitosophische Bebeutung                                                     | 4660           |
| 1. Borbemertung                                                                                       | 46             |
| 2. Die Erkenntnißtheorie, ihre Bebeutung und Gestaltung durch Kant                                    |                |
| als Boraussehung für Maimon's Lehre                                                                   | 46 - 52        |
| a. Die Bedeutung der Erkenntnistheorie und ihre Begründung                                            |                |
| ducch Rant                                                                                            | 46 - 49        |
| b. Grundzüge von Kant's transscendentaler Aesthetik und Logik .                                       | 49 - 52        |
| 3. Maimon's philosophischer Standpunkt                                                                |                |
| A. In Allgemeinen                                                                                     | 52 - 57        |
| a. Rudfichtlich bes Berhältnisses zur Richtung Fichte-Hegel-                                          |                |
| Schelling                                                                                             | 52 - 53        |
| b. Zu Reinholds Clementarphilosophie und zu "Aenesibemus".                                            | 5354           |
| a. Neinhold's Absicht                                                                                 | 5354           |
| β. Des Aenefibennes Cinmande gegen Kant                                                               | 54             |
| c. Maimon's Cinwande im Allgemeinen und ihre Beweise                                                  | 55 - 57        |
| a. Die Berwerfung ber Affektion von Dingen an sich                                                    | 55             |
| s. Bertheibigung der Kantischen Lehre                                                                 | 55 - 56        |
| B. Maimon's Erfenntnistheorie im Besonderen                                                           | 57 <b>—</b> 60 |
| a. Charatter berfelben                                                                                | 57             |
| b. Stizzirung des Inhalts                                                                             | 5860           |
| a. Leseitigung bes Dinges an sich. Berlegung ber Affek-                                               |                |
| tionsursache in's Bewußtsein und scheinbare Steigerung                                                |                |
| des Joealismus .                                                                                      | 58 - 59        |
| β. Ginschränkung ber Gewissheit auf Mathematik. Zweifel                                               |                |
| an ber ber Erfahrung. (Empirischer Skepticismus)                                                      | 59-60          |
| c. Besonderes Berhältnis von Maimon zu Fichte                                                         | 60             |
| d. Maimon's geschichtsphilosophische Stellung zwischen dem Kristicisnus und der Jbentitätsphilosophie |                |
|                                                                                                       | 60             |
| Bufäte                                                                                                | 6189           |
| I. Maimon's Ansicht über die Kabbala                                                                  | 61 - 65        |
| 1. Seine litterarische Nachricht barilber                                                             | 61 62          |
| 2. Mainton über ben Grift ber Kabbala                                                                 | 63-65          |
| II. Maimon's Ansichten über natürliche, über positive und im Besonderen                               |                |
| über die jüdische Religion                                                                            | 65 - 76        |
| 1. Begriff ber Religion überhaupt, ber natürlichen und ber wahren                                     |                |
| Religion                                                                                              | 65 - 66        |
| 2. Berhaltniß ber philosophischen Systeme jum Begriff ber unwahren                                    |                |
| und ber wahren natürlichen Religion                                                                   | 66 - 68        |
| a. Atheismus und Religion                                                                             | 66 - 67        |
| b. Der Spinozismus und die Religion                                                                   | 67             |
| c. Vergleich zwischen Atheisnus und Spinozismus                                                       | 67 - 68        |
| d. Das Leibnitissche System und die Religion                                                          | 68             |
| 3. Die positive Neligion und die politische als Art berselben                                         | 6869           |
| a. Die rein positive Netigion                                                                         |                |
| o. Die Diministratine.                                                                                | 0.0            |

| Gette   |        |         |       |       |        |         |           |            |              |        |          |
|---------|--------|---------|-------|-------|--------|---------|-----------|------------|--------------|--------|----------|
| 69 - 76 |        |         | g .   | յլսո  | Muffa  | นอน รั  | iach Mai  | eligion n  | jüdische R   | 4. Die |          |
| 69      |        |         |       |       |        |         |           |            | Die jüdisch  |        |          |
|         | gliche | riprüng | ie 1  | ib b  | e un   | positin | ion als   | e Religi   | Die jüdisch  | b. 9   |          |
| 70      |        |         |       |       |        |         |           |            | Ginheit ihr  |        |          |
| 70      | aates  | djen St | jübif | äod : | gange  | Unter   | nach ben  | . Religion | Die jüdische | е. 9   |          |
| 71 - 73 |        |         |       |       |        | ion.    | hen Reli  | er jüdisc  | Geschichte ! | d. (   |          |
|         |        |         |       |       |        |         |           |            | Bom Rabb     |        |          |
| 73      |        |         |       |       |        |         |           |            | a. Deffen    |        |          |
|         | ber    | Theils  | djen  | retif | theor  | g bes   | 1erhaltun | die Reir   | β. Neber     |        |          |
| 73—76   | djen . | praktij | int   | iuche | lißbrä | der N   | gie trot  | n Theolo   | jüdische     |        |          |
| 76      |        |         |       |       |        |         |           |            |              |        | Anmerkun |
|         |        |         |       |       |        |         |           |            | Einiges ar   |        | III      |
|         |        |         |       |       |        |         |           |            | iber diesel  |        |          |
|         |        |         |       |       |        |         |           |            | ı Maimon'    |        |          |
|         |        |         |       |       |        |         |           |            | ı Maimon'    |        |          |
| 79-84   |        |         |       |       |        |         | t)        | nmbarkei   | ber Beftir   | ្រីពង្ |          |
| 84 - 89 |        |         |       | •     |        |         | vußteš?   | r Unber    | odo Sətquoi  | Urbe   | IV       |
|         |        |         |       |       |        |         |           |            |              |        |          |

K.

Im Berlage von Js. gt. Meditenburg in Berlin, U., Rlofter Strafe 38, find ferner ericienen:

### Beiträge zum Verständniß Kant's

Dr. Joh. Witte

Privat-Docent ber Philof. an ber Universität Bonn.

#### Breis 2 Mark.

Bon ben gunftigen Recenfionen ber bedeutenbften Zeitschriften führe ich nur an bie ber "Zeitschrift für Philosophie und philosophische Kritik," Achtundamangigfter Band Erftes Deft:

"Wir haben hier in ber vorliegenden Schrift einen sehr schäthbaren, wichtigen Beitrag zu der täglich mehr anwachsenden Literatur über die Kantische Philosophie vor und. Sie stellt entscheidende Kunkte derselben mit einer trefslichen Kritik, in welcher das Bleibende und Bergängliche derselben schaft geschieben wird, in den Vordergrund. Die ganze Arbeit zeigt, mit welcher Liebe der Berkasser sich in seinen Gegenstand versenkt hat, und baß er sich einen objektiven Standpunkt zu wahren sucht. Solche Arbeiten muffen wir besonders willkommen heißen. Sie verdienen die vollste Beachtung und Anerkennung bei ben gegenwärtigen wichtigen Berhandlungen über bie Lehre bes Königsberger Weisen, bie nach hundert Jahren seit ihrer Entstehung erst in ihr volles, mahres Licht treten foll."

Bon bemfelben Berfaffer ift ferner erschienen:

### Bur Erkenntnißtheorie und Ethik

Drei philosophische Abhandlungen.

- I. Der Anfang ber fritischen Philosophie und die Selbstbesinnung über bas Apriori. II. Bur Lehre vom Schluffe.
- III. Die sittliche Freiheit und bie organische Weltauficht, eine Burbigung ber bezüglichen Lehren Kant's und Trenbelenburg's.

Bon demfelben Berfaffer find bei Mag Cohen & Gohn (Frit Cohen) in Bonn 1876 erichienen:

### Vorstudien zur Erkenntniß des unerfahrbaren Seins.

Seft I.

Rerner ift erschienen:

### Dr. M. Luther und Dr. M. Servet.

Eine Quellen=Studie

S. Tollin, Lic. theol., Prediger. Berlin 1875. Preis 1 Mark.

Bei ben heftigen Rampfen auf bem Glaubensgebiete ber Jettzeit burfte allen benen, welche nach Bahrheit und Berichtigung ihrer Ansichten ftreben, diese Schrift wohlgeeignet sein, zur Läuterung, insbesondere in Betreff der Dreieinigkeits-Lehre und jur Burdigung eines Mannes beizutragen, ber vor jeht mehr als 300 Jahren feine Heberzeugung mit bem Feuertobe befiegelte.

In bemfelben Berlage ift ferner erfchienen:

### Dh. Melanchthon und Al. Servet.

Gine Quellen-Studie

Lie, theol. S. Tollin, Prediger.

Der neue Evangelische Gemeinde-Bote, Berlin, 2. Septbr. 1876, fagt barüber: Ist die Zeit gekommen, wo er nütt? "Berworfen hat mich mein Jahrhundert; gelebt habe ich für die Nachwelt. Berstehst Du, was ich gewollt und wofür ich gestorben gerevt nave in jur die Angiveit. Berfesst Di, was ig gewont into nosit in gestorbet bin," so scheint er und zu fragen, der Gntdecker des Blutumlaufs, der Erfinder der vergleichenden Geographie, der systematische Bestreiter der Frrungen in der Schullehre von der Dreieinigkeit, den Calvin als Gotteslästerer zu Genf hat hinrichten lassen, "Jesu, du Sohn des ewigen Gottes, erdarme dich meiner!" Das war sein letztes

Wort auf bem Scheiterhausen. "Horch wie er laftert, ber hartnädige Reber," antwortet Farel: und bas Bolt: "Barum wiberruft er nicht feine Lugen? Barum betet er nicht

jum ewigen Sohn bes ewigen Gottes?"

Wer sich über Michael, Scharakter näher belehren will, der lese Tollin's "Chasrakterbild Servet's," das soeben in von Holhendorff's "Sammlung wissenschaftlicher gemeinverständlicher Borträge" erschienen ist. Wer aber sich aus ben Quellen überführen will, ob wir noch heute bei Luther und Melanchthon fteben bleiben burfen ober ob Servet aus seinem reichen Schatz bes Wiffens, ber Bibelfunde und ber Gebetserfahrung und Befferes bieten fann, ber lefe jene beiben Schriften besfelben Berfaffers, Die 1875 (Luther und Gervet) und 1876 (Melanchthon und Servet) Berlin, Rlofterftraße 38 bei S. R. Medlenburg erschienen finb.

Kerner nachftebenbes, bereits vielfach eingeführtes

### Berliner Schulgesangbuch

adtzig Rirchenlieder nach ben brei prengifden Regulativen bom 1., 2. und 3. October 1854.

Ausgabe A (Text nad) bem Berliner Gesangbuche). B (Text nach bem berichtigten Urtext im Porst'schen Gesangbuche) nebst Luthers Katechismus. Preis 15 Pf.

Krönungslieder ju Ehren Ronig Wilhelms von Preußen 25 Pf. S. R. Medlenburg. berfelbe. berfelbe. städtischen Unraths . . . . . . . . . . . . . . . . . . 25 Pf.

Ferner ift erschienen:

# Evangelischer Glaubens = Rahmen für Schule und Kaus,

bargestellt in ben

1. achtzig Kirchenliebern, mit Angabe ihrer Berfasser, (Ausgabe A nach bem Berliner Gesangbuch: Nr. 15, 34, 35, 40, 41, 78, nach

dem Urtegte, B nach dem berichtigten Urtegt im vermehrten Borft'schen Gesangbuche),

2. Radweisung der sonn- und festäglichen Spisseln und Evangelien,

3. Ordnung bes Hauptgottesbienstes an ben Sonn- und Festtagen (Liturgie),

4. 25 ausgewählten Pfalmen,

5. Luthers fleinem Ratechismus mit eingeschobenem Spruchbuche,

6. Beittafel gur biblifchen Gefchichte,

7. einigen Gebeten,

8. Beschreibung und Karte von Baläftina.

#### Preis 80 Pf.

Es ift ein Hauptvorzug und eine Hauptftitze des wahren Christenthums, daß es — mehr als irgend ein anderer Glaube — die Beleuchtung durch die Bermunft verträgt. Sinen je vollkommeneren Begriff von Gottes Wesen und Sigenschaften sich der Mensch macht und je aufrichtiger er strebt, danach seine Gottesverehrung einzurichten: ein um so vollkommenerer Christ wird er sein.

#### Der 2. Feptember 1870.

Eine Anleitung zur Feier der Schlacht bei Seban in den Schulen des Deutschen Reiches. Mit einem Vorworte von Ferdinand Schmidt.

Vierte von H. Mecklenburg in ber Lehrer-Ausgabe burch einen Anhang von theils ätteren, theils umgearbeiteten, theils gänzlich neuen 20 Gesellschaftssspielen, 30 Räthseln und 60 zur Aufführung geeigneten Sprichwörtern; in gleicherweise bei der — der Lehrer-Ausgade angehängten — Schüler-Ausgabe durch neu hinzusgefügte 34 Gebichte vermehrte Auflage.

Die Lehrer-Ausgabe koftet 80 Af. - Die Schüler-Ausgabe koftet 40 Af.

Bon ben vielen gunftigen Beurtheilungen bieses Werthens in verschiebenen beutschen Zeitungen gestatte man, ber zu aller erst erschienenen in ber Thorner

Beitung vom 9. August im Auszuge zu ermahnen.

"Daß der Berleger sich veranlaßt sah in den wenigen seit Beendigung des Krieges verssossen Fallenen Jahren bereits 4 Auslagen des Werks zu veranstalten, kann an sich schon als ein thatsächlicher Beweiß für die Brauchbarkeit des Buches gelten, welches auch wirklich den Lehren, die dei der jährlichen Wiederkehr der Feier doch wegen Wahl und Abwechselung des Stoffes wohl in Berlegenheit gerathen können, ein sehr gutes und ersteulliches Hülksinittel gewähren kann; zumal die in die neue Auslage aufgenommene Anleitung zu Spielen sint eine größere Schaar munterer Kinder, den Lehrer dei Schulz und Turnfesten eine auch allgemein verwendbare Unterstützung dietet. Die in das Buch aufgenommenen Reihe von Liedern zum gemeinschaftlichen Gesang wie zum einzelnen Vortrag ist sehr zwechnäßig und der Anzahl nach ausreichend. Das Werk verdient die Empsehlung, die wir hier sir dasssehen."